# कुलाचार

(भाग तीन)

लेखक

#### रामो विरूआ

बिहार असैनिक सेवा

ग्राम- भागविला जिला- सिंहभूम (बिहार)

प्रथम संस्करण-११८०-१००० कॉपीराइट-लेखक चुट्य-५ €0

स द क

एसपी प्रिन्टस आड़त रोड

डालटनगंज-द२२ १०१

अ कोन : २४६ \*\*\*\*\*\*\*



# कुलधर्म

कोलों का एक अद्वितीय आदिङ्ग संस्कृति (Kitchen Culture) है।

तृतीय भाग

\*

# कोलों को सरनेह समर्पित

निसू सिनग गोजेयानीः वचर जिलिंग आहेयानीः चकड़ आपु किन तेपे वोंगाई ताना ॥ कों ॥ आपे ओड़ाः गोजेयानीः होला तेर गे आहेयानीः देला हगंज जगारेमे नोकोए वोंगाईया ॥ कों ॥

"कुलचारी रामो"

#### मन्तब्य

चि॰ प्रिय रामो,

PITCH THE LEAD IN

क्रियोहर हेल्या कि कि

After the course of the course

सस्नेहाशीर्वाद!

पं0 विश्वनाथ जो के मार्फत तुम्हारी पुस्तक Garland of Letters मेज रहा हूं। इसकी एक प्रति मेरे पास है। अपने पुत्र चि० राजू को Hymn to Kali माँगने के लिए कहा था। प्रकाशक से पत्र मिला कि यह out of print हो गया है। फिर विश्वनाथ आने लगे तो उनके मार्फत भेज देना। पढ़ कर वापस भेज दुंगा।

तुम्हारी हिस्ती अद्भूत पुस्तकों को पढ़ कर अत्यन्त आनन्द हुआ। कुलपित हरगोविन्द सिंह को भी दिया था। मुके तुमने अपने ग्रन्थ में बढ़ा ही उँचा उठाया है, जिसका मैं अधिकारी नहीं हूं। प्रशंसनीय ही नहीं; वरन श्लाध्य रचना है।

परम पिता तुम्हें सफलता देते रहे और यशस्वी दीर्घायू होओ । शेष कुशल है ।

शुभेच्छ्र

मुरारी पाठक
२४-६-१६८०
भूगोल विभाग

मगध विश्वविद्यालय
बोधगया

#### प्राक्कथन

हम केवल धर्म की वात नहीं करते हैं। जैसा कि श्रन्य लोग श्रक्सर किया करते हैं।। हम तो उत्तम सन् धर्म की वात करते हैं। जिसे श्रन्य लोग मुश्किल से समम पाते हैं।।१॥

हम केवल कर्म की बात नहीं करते हैं। जैसा कि अन्य लोग अक्सर कहा करते हैं।। हम तो केवल कर्त्त च्य की बात करते हैं। जिसे कुलाचारी सत्कर्म कहा करते हैं।।२।।

अपने जन्म के श्रोत का पूजा ही सत्कर्म है। सत्कर्म का सत्धर्म ही पुत्र का स्वधर्म है॥ स्वधर्म में पूर्वजों के प्रति जो सत्कर्म है। कोल पुत्र-दर-पुत्रों का यही कुलधर्म है॥३॥

नोठ—सत्य-real है। सत्य का अंश-हम-un-real है। सत्य-नाम रहित है, रूप रहित है, सीमा रहित है, समय रहित है, अव्यक्त है, अवर्णनीय है।

पर उसी अब्यक्त, अदृश्य सत्य का अंश, प्रकृति के सम्पक में घनीभूत होकर व्यक्त होता है, तो दृश्य होता है। जिसका रूप है। उस रूप का नाम है। और समय के द्वारा सौमित है। असे-हम मानव हैं। सभी अन्य अन्तु है।

लेकिन हम सभी पुत्र के रूप में ही व्यक्त होते हैं। इसी कारण पुत्र के रूप में पैदा करने वाले (माता-पिता) के हम कृतज्ञ हैं। अतः पुत्र का प्रति दिन का प्रथम पूजा कृतज्ञता (gratefulness) का ही होना चाहिए { हम पुत्र, अपने जन्म के परिवार के प्रति, बंश के प्रति, एवं कुल के प्रति कृतज्ञ हैं। क्योंकि उन्हीं के सिलसिले में हैं।

श्रतः उनके (कुत के) प्रति कृतज्ञता का पूजा इमारा कर्त्त ब्य है। कर्त्त ब्य का सत्कर्म ही पुत्र का स्वधर्म हैं। श्रीर पुत्र का स्वधर्म (Own-lsma) ही कुल धर्म (Gene-lsma) हैं।

- लेखक



#### GENE-ISM

There is no continuity Believe me "O, devotee" Without Kulachara, I pity There is no continuity.

Of your knowledge of deity Of your earnings of piety Without Kulachara, I pity There is no continuity.

About, your family births With the knowledge of re-births Without Kulachara 'O', son You can not have realisation.

So to avoid animals death On the path of a distinct faith Believe me, O, dear native There is no altenative.

There is nothing in the Universe Except numerous spiritus Simple to super spiritus Under the Supreme spiritus.

So should you want my advice I tell you from my inner voice Please wor ship your Origin Like that of a Kol-Aborigin.

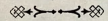


रामो विस्वा वि०प्र०से० बी० ए० (आनर्स) एम० ए० अंतच अधिकारी बरवाडीह (प्रकाम्त्र) बिहार १६-२-१६८०

# +≫विषय-सूची-सूक्

|         |                      | पृष्ठ सं• |
|---------|----------------------|-----------|
| क्रमांक | विषय                 |           |
| *       | कुल धर्म             | 8         |
| 2       | समर्पेण              | २         |
| 3       | प्राक्कथन            | 3         |
| 8       | <b>ब्रात्मचिन्ता</b> | 8         |
| ×       | महत्वकांचा           | १२        |
| Ę       | पैरवी                | १४        |
| 9       | श्रावेदन             | १७        |
| 5       | निर्भरता             | 38        |
| ٤       | शिकायत               | 28        |
| 90      | ऋयोग्य               | २३        |
| 28      | आकर्षण योग           | 28        |
| १२      | त्रादिवासी           | २६        |
| १३      | <b>उल</b> भन         | ३०        |
| 48      | समय की पूजा          | 38        |
| १४      | गुण बखान             | ३२        |
| १६      | दावी                 | ३४        |
| 90      | Actual Truth         | ४२        |
| १८      | <b>आद्मी</b>         | 88        |
| 39      | त्रह्म रूप           | 85        |
| २०      | रोजा                 | 89        |
| 28      | रोज                  | 85        |
| 22      | श्रपना सम्मान        | 38        |
| २३      | त्रता पता            | Yo.       |
| 28      | मुहुन े              | ¥0        |
| २६      | हरिजन और मन्दिर      | ×3        |
| २६      | प्रह्ण .             | ४६        |
| २०      | प्रेमिका से          | 34        |

| २८ | त्र केला                 | ६४         |
|----|--------------------------|------------|
| 38 | Question                 | Ęx         |
| ३० | नारी                     | <b>6</b> 5 |
| 38 | चिन्तन                   | Ę          |
| ३२ | धार्मिक लक्ष्यों की सीमा | ७२         |
| 33 | सिद्धान्त                | 95         |
| 38 | सत्य एवं तथ्य की खोज     | 58         |
| 34 | सम्पूर्ण कुल             | <b>=</b> 3 |
| ३६ | कुल शब्द की उत्पत्ति     | 37         |
| 30 | श्रज्ञेय के रूप परिवर्तन | 83         |
| ३८ | प्रगट रूपों का अन्तर     | 88         |
| 38 | प्रमुख रास्ते            | 33         |
| 80 | तरीके                    | १०२        |
| 88 | पूजा                     | १०३        |
| ४२ | ऋदश्य शक्तियां           | 308        |
| ४३ | मन्त्र                   | ११२        |
| 88 | गायत्री मन्त्र           | 288        |
| 88 | सविता के सुब्टि का रहस्य | ११७        |
| 87 | हम कैसे आते हैं          | १२०        |
| ४६ | Sons and Co.             | १२३        |
| 80 | Kulachari                | १२४        |
| 85 | कुत्तार्थाव              | १२६        |
| 38 | त्र्यात्म सम्मान         | १३८        |
| 20 | सच्ची शिचा               | १४७        |
| 28 | श्रच्छी शिज्ञा           | १४५        |



# कुलधर्म

छन्य धर्मों के मुकाबिले

# कुल यो ग

( GENEALOGICAL UNION )

का उत्तम मर्भ है।

इस लोक में।

सर्व के प्रकाश में,

च्यपने लोगों को आप पहचानते हैं,

उस लोक में,

किसके प्रकाश में,

निज पूर्वजां को आप पहचानेंगे ?

कुल प्रकाश के सिवा अन्य प्रकाश नहीं है।

दिव्य प्रकाश के सिवा

अन्य प्रकाश नहीं है।

रोशनी को देखकर जैसे फितिंगे भपट पड़ते हैं। दिव्य प्रकाश को देखकर वैसे योगी टूट पड़ते हैं॥

दिव्य प्रकाश ही को देख पाना जितना आनन्दायक है। प्रकाश वन प्रकाश में बिलीन होना तो मुक्तिदायक है॥

नोट-प्रकाश = Own spiritual light, दिञ्च प्रकाश = Divine Light, योगी से मतलब-कुलयोगी। हरि श्रोम ००० वाल वहानारी

त्रह्मचारी महा

कुलाचारी

पूज्य चाचा स्व० परदान विरुवा को भक्ति पूर्वक समर्पित

पिता:—तुम्हारे चाचा के कोई नहीं है। उनको श्रंतिम समय तक तकलीफ नहीं होना चाहिये।

पुत्र :- वैसा ही होगा।

साची:-विलकुल ही मौन साची माँ थी।

्रश्चंत: - वैसा ही हुआ। हुक्म तामील हुआ।

चाप उनके हैं, सब कुछ उनका है जीवित रहना भी मर्जी यहां उनका है ऐसी समभदारी ही बुद्धिमानों का है ॥१॥ ऐसी दशा में लेना भी जब तिनका है पाना अनुमित आवश्यक उनका है सारी सृष्टि हमारे समज्ञ जिनका है ॥२॥ बात मानिए ये उपदेश देवों के हैं वैसा नहीं करना ही काम चोरों का है और इसी बात ही हर कोलों का है ॥३॥

चाचा जी सृष्टि से बुद्ध नहीं लिए किन्तु देने वाले ने, उनकी, सुर्गा स्थासा का सवारी दिए

#### प्राक्रथन

श्रापके विखरे ख्यालों को, म्थूल संसार (gross world) से सृहम एवं श्राहश्य (subtle invisible) संसार की श्रोर मैं ले जाना चाहता हूँ। श्रापने बचनों के प्रभाव से, श्रापने लेखनी के प्रभाव से मैं वैसा कर लेना चाहता हूं।

क्या—आप चिणिक संसारिक मुखों में भटकते अपने ख्यालों को बटोर कर ध्यान (meditation) में बदलना पसन्द नहीं करेंगे ?

क्या—उसे स्थूल ससार से सूदम संसार में केन्द्रीभूत (concentrate) करना पसन्द नहीं करेंगे ?

श्रापके ध्यान को सूदम संसार में ले चलने के लिए ही मैंने इतना प्रयास किया है। खूद श्रापके संबंध का ज्ञान, श्राप में ही जगाने के लिए श्रपने श्रनुभवों को लिपिवद्ध कर एक पुस्तक की रचना की है। खूद श्रपने संबंध का ज्ञान के श्राने, श्रपने परिवार के, श्रपने वंश के, श्रपने कुल के स्वजनों के स्थूल एवं सूदम संसार का कुल ज्ञान भी खूद श्रापके पास ही रहे, ऐसा उपयुक्त समक्त कर, प्रत्येक पुत्र के लिए, मैंने "कुलाचार" की रचना की है।

त्रापकी भावनात्रों को स्वतः प्रोत्साहन मिले, इसकी मैं तहेदिल से कामना करता हूँ। आप नहीं भी चाहें, तो पर भी स्वतः ही आप प्रोत्साहित हो जाएँ, प्रभावित हो जाएँ, ऐसा संभव हो सकने योग्य, खास आपके लिए ही मैं कामना करता हूं।

उम्मीद है कि आपके मामले में मेरा यह प्रयास विफल नहीं जायगा।

> विनीत— लेखक

#### "आत्मचिंता"

दूसरों के बुढ़ापा को देखकर, दूसरों के सामयिक एवं श्रसामयिक मृत्यु को देखकर, मुक्तको, श्रपने ही उस की चिंता हो गई। सोचा-कि भृत्यु तो मृत्यु है, उसकी क्या परवाह ? यह तो होना ही है।

लेकिन शारीरिक मृत्यु के बाद मुक्त (bodyless) आत्मा का क्या होगा ? मैं आत्मा के रूप में कहां रहूँगा ? इसका पता किनको होगा ?

मेरा पुनर्जन्म तो होगा। पर कहां होगा? किसके घर में होगा? फिर इस पुनर्जन्म का परस्पर सम्बन्ध कैसे स्थापित होगा? अगर पुनर्जन्म नहीं हुआ तो इस मेरे शरीर के आत्मा का क्या नतीजा होगा? इतनी ऐसी वार्तों की चिंता हो गयी।

किन्तु पुनर्जन्म की बात बतलाते हुये, अकस्मात एक दिन सन १६६० में एक गरीब सज्जन ने सिरवला जिला-गया में अपने आप ही मुक्ते बताया था, कि इस जन्म के पूर्व के जन्म में आप एक राजा थे। किन्तु एक यज्ञ में आपसे एक गलती हो गई। आपने अकारण ही एक साधु को अपमान किया था। उसी कारण ही, आपको, इस जन्म में किर आना पड़ा है। किन्तु इस जन्म के बाद आगो, आपका कोई जन्म ही नहीं है। यह मुनकर मुक्ते चिंता हो गई।

इसके बहुत दिनों के बाद सन १६७२ में गया में, महल्ला रमना के एक पंडित, जिसने एक कूल का नाम उच्चारण करने के चण के दिसाब से, मेरी जन्म कुण्डली बनायी थी, में भी उसी बात कि, "तेरा इस जन्म के बाद अगला कोई जन्म नहीं है," को ही दुहराया था। इससे, अपने घर में ही पुत्र-दर-पुत्रों के सिलसिले में फिर से जन्म लेने की मेरी आशा ही खत्म हो गई। प्रतिदिन की यह चिंता कि इस जन्म के बार अगला कोई जन्म नहीं है, ने मुक्तको, शारीरिक मृत्यु के बाद, आत्मिक जीवन की अगली पालीकिक स्थिति को इसी जिन्दगी में जान लेने के लिये जबर्दस्त रूप से मजबूर कर दिया।

इस जन्म में श्रवतक मुक्तको बहुत सेवायें मिजीं। बचपन से सयाना होने तक, माता-पिता का लालन-पालन का स्नेहपूर्ण सेवायें मिली। किशोराबस्या में गुरू जनों का प्यारयुक्त शिलायें मिली। गृहस्थाश्रम में, पितन का प्रेमपूर्ण सेवायें मिली। फिर श्रनुचरों के भक्तियुक्त सेवायें मिली। इन सेवान्नों से शरीर सिहत श्रातमा को बहुत सन्तुष्टि मिली।

किन्तु वन प्रस्थाश्रम के श्रागे-मृत्यु के वाद-क्या होगा? शरीर को गाड़ा गया तो मिट्टी में मिल जायगा। शरीर को जलाया गया तो धूगां वनकर हवा में उड़ जायगा। किन्तु इस शरीर के श्रवशेष श्रमर श्रात्मा का क्या होगा? इसकी सेवा कौन करेगा? इसकी सेवा किस प्रकार होगी? कुछ वर्मावलंबी कहते हैं कि मरने के बाद मोच्च की प्राप्ति होती है। मोच्च तो मुभे मिलता ही है। कुछ धर्मावलम्बी कहते हैं कि मृत्यु के बाद भवसागर (जन्म पुनर्जन्म की श्राष्ट्रति) को पार करते हैं। श्रोर प्रभु होने से परे) हो जाते हैं। यह भी होता है। खुछ धर्मावलम्बी कहते हैं कि मरने के बाद स्वर्ग को जाते हैं। स्वर्ग जाउँ या नरक जाउँ। शरीर से तो जाउँगा ही। ये सब बातें तो श्रपनी जगह पर ठीक है।

पर मेरे विचार से, किसी भी हालत में, यह तो नहीं है कि मोत्त की प्राप्ति के बाद भवसागर को पार करने के बाद, स्वर्ग या नरक में जाने के बाद, श्रात्मा तुरन्त लुप्त हो जायगा या तुरन्त नष्ट हो जायगा या ईश्वर तत्व में चूलमिल जायगा।

श्रगर नहीं, तो वैसी हालत में तबतक मेरी श्रात्मा का क्या होगा? कौन उसकी सेवा करेगा? कैसा सेवा मिलेगा? कहीं त्यक्त (abandoned) श्रात्माओं की तरह दिशाहीन एवं श्राश्रयहीन तो नहीं भटकेगा?

कुछ दिनों के लिये ये अवश्य ही मेरी कठिन से भी कठिन समस्या थी और मैं इन समस्याओं के समाधान की चिंता में डुवा रहता था। इन्हीं चिंताओं में दिन और रात की सीमायें मिट गई थी। शरीर के भोजन की चिंता मिट गई थी। इस संसार की चिंता मिट गई थी। केवल इस शरीर की जिंदगी के आगे, शरीर से मुक्त मेरे आत्मा (जीव) के जीवन की ही चिंता थी। मेरे आत्मा (जीव) का क्या होगा? सोच सोच कर आंसू लवालव भर आता था।

मैने वर्तमान में प्रचलित संसार के पृथक-पृथक धर्मों के आचारों का अध्ययन किया। उन धर्मों से अनुयायियों को प्राप्त होने वाले शुभ एवं अशुभ लाभों का अध्ययन किया।

उन धर्मों में मैने देखा कि अनुयायी लोग, यहां तक कि धर्मों के गुरु मी, शारीरिक मृत्यु के बाद अपने आत्मा (जीव) के जीवन की खुछ भी परवाह नहीं करते हैं। अपने जीव के अलावे, अपने ही दिवंगत सम्बन्धी पित्तर जीवों तक की सेवा सुश्रुषा के लिए वे खुछ भी परवाह नहीं करते हैं। यह तो संयम नियम की पित्रत्र साधना के द्वारा ही सम्भव हो सकता है, जो कठिन है, शायद इसी कारण ही वे पसन्द नहीं करते हैं। इससे

वे धर्म तो मात्र एक संस्था ही मालुम पड़ते हैं और इनके अन्दर के किया-कर्म मामूली एक तमाशा मात्र ही मालूम पड़ते हैं।

प्रत्यच्च में वे तो, गैर-सम्बन्धी, एक गुरु को ही मानते हैं। उन्हीं का त्राज्ञा-पालन करते हैं और अप्रत्यच्च में, उनके आगे उनके द्वारा ही, सुदूर अतीत (distant past) के किसी गैर-सम्बन्धी, अवतारी, पैगम्बर, ईश्वर-पुत्र एवं तपस्वी जीव की ही बन्दना (worship) करते हैं। इस तरह से वे अपना तो कुछ नहीं वरन उन्हीं का ही सब छुछ परवाह करते हैं और ऐसा करके उनसे मुहमांगा आशीर्बाद पाते रहने का वे आशा करते हैं। उनसे ही अपना अपने परिवार का संरच्चए पाते रहने का एवं मुख समृद्धि पाते रहने का वे आशा करते हैं। इतना ही नही, यहां तक कि मृत्यु के बाद पापों को चमा करने एवं गन्दा हृदय को धोकर स्वर्ण में पर्चाने का भी वे आशा करते हैं।

में देखकर अचम्भा में पड़ जाता हूँ कि वै, उनसे उतने तरह की सेवा पाने की तो आशा करते हैं, पर उनकी सेवा के वदले में अपनी सेवा उनको छुछ भी नहीं देते हैं। भक्त की सेवा तो, उन तक, पवित्र भोग अपीं के द्वारा ही समभव है। अरे वाह, वे, अपने तो मजे से खाते हैं, पर जिन महान जीवों से वे आशा करते हैं, उन्हें वे कुछ नहीं देते हैं। मात्र उनका प्रायमा भर करते हैं।

ऐसे में उनको (ईष्ट महान जीवों को) सेवा दिए विना ही उनसे सेवा लेना या सेवा के लिए याचना करना, मुफ्त सेवा की याचना (crave) करने के बराबर ही है। यह क्या जाने कैसा तो लगता है। लेकिन जब पृथक धर्मों के चनुयायी विना हिचक दोनों हाथ फैलाकर याचना करते रहते हैं तो, ऐसा मालुम होता है कि वे अवतारी, पैगम्बर, ईश्वरपुत्र एवं तपस्वीजीव, को शायद एक आज्ञाकारी सेवक ही समक्तते हैं या एक मेहरवान दाता ही समक्तते हैं। वे सोचते है कि मात्र उनकी प्रार्थना कर दिया कि वे अब उनकी मनसा (desire) पूरी कर देगें।

कितना सरला कितना सस्ता, वे अवतारी पैगम्बर, ईश्वर-पुत्र एवं तपस्वी जीव को समभते हैं, सोचने की बात है। पर यह, मुभको पसन्द नहीं आया।

उन्हें मुफ्त याचना के एवज में उनसे कुछ लाभ प्राप्त होते होंगे। वे लाभ उनको जिंदगी के लिए उपयोगी होते होंगे। किन्तु मुक्तको याचना की जिंदगी, सुहताज होने की जिंदगी जैसा मालुम हुआ।

भले ही इस जिंदगी में छुछ लाभ मिल जाए। पर ऐसी याचनाओं से जीव को जीवन में लाभ होगा, सन्देहास्पद ही है। क्योंकि शारीरिक मृत्यु के बाद जीव को लाभ मिले भी तो वह कैसे प्रमाणित होगा कि जीव को लाभ मिला, इसका पता किनको होगा

क्या-उनके उत्तराधिकारीपुत्र को मालुम होगा? नहीं। जहां तक मुक्तको मालुम है, उन धम कि पुत्रों को अपने दिवंगत जिता के जीव का फिर से कभी दर्शन महीं हो पाता है। वरन उन्हें पता तक नहीं रहता है। ऐसी हालत में पिता जीव के जिदगी भर की याचनाओं के लाभ के बारे में उन्हें मालुम ही क्या हो सकता है?

यह बात सही है, कि संसार में अवतारी, पैगम्बर एवं

ईश्वर-पुत्र एवं तपस्त्री जीवों को पृथक-पृथक धर्मों में बन्दना की जाती है। पर इन धर्मों के अनुयायियों के जीवों का क्या होगा? उनके मरने के बाद उनके आत्मा (जीव की बन्दना कौन करेगा? उसी प्रकार मेरे शारीरिक मृत्यु के बाद मेरे जीव (आत्मा) की पूजा कौन करेगा?

बहुत-बहुत चिन्तनों के बाद देवी की कृपा से जो हल मिला उसके मुताबिक उन समस्याद्यों का दैविक समाधान यही होता है कि—दम्पति के मामले में—

पति के लिये—पति जीव का पुजारिन पत्नि को ही उनके मरने तक होना चाहिये।

पत्नि के लिये—पत्नि जीव का पूजारी पति का ही, उनके मरने तक होना चाहिये।

माता-पिता के लिये — मां जीय या पिता जीव का पूजारो जिंदगी भर के लिये उनके ही पुत्र एवं पुत्री को होना चोहिए।

परिवार में, वंश में, कुल में, दिवंगतों के आत्माओं का पूजा का सिलसिला इसी प्रकार ही होना चाहिये। और पीढ़ी—दर-पीढ़ों के जन्म पुनर्जन्म के चक्र में ऐसी कुल पूजा ही होना चाहिये। ऐसा कुल ज्ञानी (कुलज्ञ) प्रत्येक चिता का अपने कुल के लिये होना चाहिये। और यह ज्ञान जीवित रहते अपने सयाना पुत्र को सिखा जाना चाहिये। जिससे कि पुत्र जिनदी भर पिना जीव की आने घर में ही अपने से पिवित्र भोग अपण के साथ सुबह शाम पूजा कर सकें। खुद किस्मति से युगों से मेरे कुल में कुलाचार शुद्ध रूप में कायम है। यह मुक्ते स्मरण हो गया। अपने पुत्र एवं पुत्रों के कुलाचार की कुल परिधि में रहूँगा।

कुलाचार के कुलसागर में, तैरता रहूँगा। कहीं नहीं भटकुंगा। यह जानकर में सन्तुष्ट हूं। आनन्द विभोर हूं। मुक्तको स्वर्ग था नरक की अब चिता नहीं है।

मैंने कुताचार का पालन करता हुआ, अपने स्वर्गीय पिता के एवं स्वर्गीय चाचा के जीवों को देखा है। उनसे वार्तालाप भी किया है। उनहें परलोक के विशाल सुन्दर से सुन्दर बंगला में हमेशा पाता रहता हूँ। वे मेरे पवित्र घर में आते जाते हैं। और सन्तुष्ट होकर वे लौटते हैं। और मेरे आत्मा की सुद्दम दृष्टि से भी वे बृहत ब्रह्माण्ड में अन्तर्थान हो जाते हैं। उनका समय समय पर दर्शन से, इस संसार की इस जिंदगी का अब भय नहीं है। और परलोक के मेरे जीव के जीवन का भी अब चिता नहीं है।

यह मैं, अपने पुत्र को सुना जाउंगा। उसे कुलाचार सिखा जाउंगा। मैं भी, अपने पिता, चाचा एवं कुल के पिता महानों के साथ, पुत्र एवं पुत्री के कुलाचार से सन्तुष्ट रहूँगा। मुभको अब किसी प्रकार की चिंता नहीं है। क्योंकि उनकी शारीरिक एवं आत्मिक दृष्टि से मैं ओमल नहीं होउंगा।

इसके अलावे, मैंने जाना था, कि इस संसार (इस लोक)
में मेरे पिता ने ही, मुक्तको बहुतों से परिचय कराया था।
अब आगे मृत्यु के बाद उस अन्य संसार (परलोक) का सवाल

क्या—वहां मेरे पिता के अलावे अन्य कोई मेरा परिचय करायेंगे ? नहीं—वहां किनको मेरे लिये क्या गरज हो सकता है ? अतः मेरे पिता जी ही, उस लोक में भी, मेरा (जीव के हप में ) परिचय करायेंगे। अपने पिता जीव को, इसी समय उस लोक में मैं पहचानता हूँ। वे मुक्तको पहचानते हैं। ऐसे में यहां (इस संसार) से चलने के वाद, मैं उस संसार (परलोक) में परस्पर पहचान के कारण उन्हीं के पास पहुंचुगा। उन्हीं के संरक्षण में रहूँगा। साथ में मेरे दादा, परदादा जैसे पिता महान भी होंगे। नैसर्गिक (Earthly) घरेल् वातावरण की तरह ही स्वर्गिक (Heavenly) वातावरण भी रहेगा।

यह ऋनुभव होने पर मुमको वितनी खुशी होती है, मैं वर्णन नहीं कर सकता हूँ। अतः मेरे आत्मा के दिशाहीन, आश्रय-हीन भटकने का अब सवाल नहीं है। अब न तो यम का डर है, न नर्क का डर है और न ही क्यामत का ही डर है।

मुभे अब कुलाचार के लिये केवल आत्म प्रतिष्ठा की ही चिंता है। कुलाचार से कहीं भटक न जाउँ इसीका ही डर है।

श्रभी इसी जिंदगी में, श्र तिमक रूप में, परलोक में विचरण करता हुआ मैंने उस बंगला को भी देख लिया है, जहां शरीर से मुक्त जीव के रूप में मैं अनिगनत वर्षों तक रहूंगा। क्योंकि मेरा पुनर्जन्म नहीं है।

यह बंगला वीरान से भी वीरान स्थान में उँची टिल्हा पर एक पहाड़ी नदी के किनारे स्थित है। उसके बगल से होकर एक कच्ची सड़क नदी के ढलान में उतरती है। और नदी के पार दूर तक चली जाती है। नदी के बीच में एक नीचा पुल भी है।

उस बंगला के समीप मेरे पहुंचने के समय उपस्थित देवों ने, मेरा स्त्रागत किया है। और उस बंगला में रहने वाली देवी से भी भुलाकात करा दिया है। उस वंगला के उस देवी को भैने अच्छी तरह पहचान लिया है। जिसके साथ जीव के रूप में मुक्तको अनिगनत वर्षों तक रहना है।

इस प्रकार मृत्यु के बाद की मेरी सम्पूर्ण स्विति का ज्ञान हो जाने के कारण, अब मुभे कोई चिंता नहीं है।

धरती का यह मेरा घर वो आंगण, और परलोक का वह घर वो आंगण, एक घर वो एक आंगण हो गया है। उन्हीं दोनों घरों में, मैं जीव आता जाता रहूँगा। और धरती के घर के मेरे उत्तराधिकारी, पुत्र एवं पुत्र-दर-पुत्रों से मैं पवित्र भोजन और पानी का भोग आर्पण पाता रहूँगा।

इसे जानकर मुभको जो खुशी हुई है, इससे बढ़कर भी क्या-श्रौर खुशी हो सकती है। .....नहीं।

ऐसी उपलब्धि क्या-इलाचार के बिना भी सम्भव है ? .....नहीं।

#### महत्वकांक्षा

कोई कितना ही नास्तिक क्यों न हो इतना तो उसे भी मानना होगा कि यह सृष्टि, किसो श्रदृश्य महाशक्तिमान (Supreme Divine Power) के द्वारा ही सम्भव हुयी है। श्रीर किसी महाशक्ति के द्वारा ही बहुत जबरदस्त रूप से प्रभावित भी है।

क्योंकि उसी महाशक्ति के वदौलत ही उस नास्तिक का भी प्रकृति के अन्दर प्राकृतिक तत्थों के साथ इस धरती पर प्रकट होना सम्भव हुआ है। और इसी महाशक्ति की कृपा के बदौलत हो, प्रकट रूप में वह नास्तिक भी अभी मौजूद है। याने उनका जीवित बने रहना सम्भव हुआ है। जिस दिन जिस क्षण, उस महाशक्ति की कृपा हटेगी, उस दिन उस क्षण, उस नास्तिक सहित हर किसी के, इस प्रकट रूप को, निश्चय ही नि धेकय हो जाना है, और फिर सड़ जाना है।

तो जिस महाशक्ति की कृता से, हम सभी, अन्य जीव-जन्तुओं कि साथ, अभी प्रकट रूप में हैं और भविष्य में प्रकट रूप में, कर्म के मुताबिक, होते रहेंगे, उस महाशक्ति को, एव उनके ही अन्य अंश शक्तियों को, अपने ही अंश शक्ति के साथ, जान लेना, पहचान लेना, उनके हं स्पर्श को अनुभय कर लेना, अपने ही लिए, कितना उपयोग है? कितना आनन्ददायक है? खुद से अन्दाज करने की बात है।

इसी महत्वकांक्षा की पृष्ठभूमि में, इसी जानने पह वानने एवं अनुभव करने के प्रयास में, मुक्ते जो आभास (glimpse) मिला उसे आपके समक्ष प्रस्तुत करता हूँ। मेरे लिए तो शक्ति का आभास बहुत ही अ नन्ददायक सिद्ध हुआ है।

अगर आप पित्र वातावरण में, शुद्ध हृदय के, शुद्ध भाव से प्रतिदिन, शाम को, अकेले कोठरी में, एकान्त में, एक घन्टा ध्यान (meditation) करने का पहल करें, चिंतन करने का अभ्यास करें, तो शायद आपके लिए भी, उस शक्ति का ज्ञान, एवं पर्श का अनुभव बहुत ही आन ददायक होगा। शरीर को ही हल्का कर देने वाला होगा। आप माने या नहीं म.ने, आध्यात्मिक चेत्र में, ज्ञान एव विवेक ज्ञान की सम्पूर्णता मात्र अध्ययन में नहीं है वरन्योग के द्वारा शक्ति के स्पर्श के अनुभव में है। और

ऐसी उपलब्धि आपर्का शारीरिक जिंदगी के लिए ही नहीं वरन शरीर के जीव के जीवन के लिए भी उपयोगी है।

अपने साधना (exertion) के बल पर, अनुभवों का अपने में वैसा संचय करना, मेरे समक्त से कोई धर्म परिवर्तन नहीं है। कोई बहकावा नहीं है, वरन् विवेक ज्ञान की सूक्ष्म दृष्टियों से, परखा हुआ, स्वधर्म (religion concerning the self) को, एवं गुद्ध धर्म (real religion) को, समक्तना है पहचानना है और मानना है।

अतः अपने सम्बन्ध का ज्ञान हासिल करना, अपने अन्दर का विवेक ज्ञान को जागृत करना, कोई बहकावा नहीं है। मला— अपने ही शरीर के अपनी शक्ति (power) के सम्बन्ध के ज्ञान हासिल करने में भी क्या-कोई बहकावा होना चाहिए? क्या-कोई पुक धर्म (distincd religion) का रुकावट होना चाहिए? क्या-कोई बहकाव करे या रुतावट करें तो उचित है?

वही शक्ति, जो शक्ति आपके शरीर के अन्दर में भी है, से सम्बन्धित, एव वाह्य शक्तियों के स केतों पर आधारित, मुमको प्राप्त ज्ञान "कुळाचार" के इन पृष्ठों में लिपिबद्ध है। मेरे अपने ज्ञान को शुद्ध करने एवं वृद्धि करने के ख्याल से आपके समक्ष प्रमुत करता हूँ।

इसे कृपया आप भी अध्ययन करें चिंतन करें, और तब अपने ज्ञान के साथ मिलान करके, मेरे मत्तों की त्रूटियों को, मुभे बताने की भी कोशिश करें। जिससे कि में, अपनी गलतियों को समम सकूँ और फिर सुधर भी कर सकूँ।

> विनीत " लेखक "

नोट—ध्यान देने की बात है, कि अपनी शक्ति (power) के द्वारा ही महाशक्ति (Supreme Power) को जाना जा सकता है। इसिलये अपनी शक्ति को दैविक अनुशासन से जागृत करना आवश्यक है। अपने पवित्र कर्म से अपने शर्र र सहित अपने शक्ति को पवित्र रखना आवश्यक है।

# " पैरवी "

कुछ लोग कहते हैं करो पैरवी। और हासिल कर लो उच्च पदवी ॥१॥ पैरवी का ऐसा यह जमाना है। इसके बिना तरक्की नहीं होना है ॥२॥ पैरवीकार होते इतने तगड़े हैं। बनाते गदहे को भी घोड़े हैं ॥३॥ सन कर अवश्य मन छळचाया। निर्णायकों के प्रति भी तरस आया ॥४॥ जब मन में उठती उन्नति की बातें। उच्च पद हासिल करने की बातें ॥६॥ आती याद पिता के उपदेश की बातें। आती याद शास्त्र के उपदेश की बातें ।।६॥ बेटा बड़ा बनने की कोशिश न करो। केवल भगवान पर ही निर्भर करो ॥णा जितना में रखे उतने में सन्तोष करो । ईश्वर संग पित्तरों की नित्य पूजा करो ॥८॥

गरीबों का निश्वय ही सेवा करो। बड़ा बनने की तुम लालच न करो ॥।।। देखो प्रकृति की रीति को धरती पर। फले हैं पौधे और खड़े हैं तरुवर ॥१०॥ आतो भटका कभी जब आँधी की। दूटते हैं डाली वो धड़ पेड़ों की ॥११॥ पौधे आंधी को तब शीस नवाते है। मां पर सिटक कर ही त्राण पाते हैं ॥१२॥ ऊँचे पेड़ जब धरासायी हाते हैं। आवाज हवा में कोसों फैल जाते हैं ॥१३॥ दूर खड़ पेड़ों को जब देखते हैं। छकड़हारा भी मन छछचाते हैं ॥१४॥ ऊँचे पेड़ सभी जब कट जाते हैं। पौधे जहां के तहां रह जाते हैं ॥१६॥ पदोन्नतियों की इस होड़ में। खड़ा हूँ मैं द्विविधा की मोंड़ में ॥१६॥ करं क्या समभ में नहीं आता है। बचन पिता का तोड़ना नहीं भाता है ॥१७॥ ईश्वर कृपा तेरी ही मुभे चाहिये। तेरी कुछीन बुद्धि ही मुमे: चाहिये।।१८॥ त्याग कर उच्च पदों की आडम्बरी। बनना में चाहता हूँ कुछाचारी । ११६॥ तेरे कुछ के प्यारा बालक बनूँ। न तूमे भुद्धं न पिता को भुद्धं ॥२०॥

इससे बढ़कर नहीं है तमन्ना मेरी। सुनो, हे, कुलेश्वर, हे कुलेश्वरी ॥२१॥

पत्चो हासिल करो या उँची गदी।

एक दिन उड़ेगी बन्धु तेरी ही गुद्दी ॥२२॥

पदवी गद्दी यही पर रह जायेगा।

पर दृष्कर्मी, का छाप लगा रहेगा ॥२३॥

फिर नहीं मिलेगें पैरवी की गद्दी।

सिलेगें केवल सुकर्मी की गद्दी॥२४॥

नोट—माँ से मतलबं—भरती माँ। कुलीन बुद्धि—noble thought,

#### आवेदन

धर्म सम्बन्धी स्पष्टीकरणों के कारण, किसी धार्मिक नेता को, किसी धार्मिक ठीकेदार को, श्रगर कोई चोट पहूँच गई है तो उसके लिए, मुक्त स्पष्टवादी को कौन सा दण्ड दिया जाए? प्रथम में—कुलाचार साहित्य के श्रन्तर्गत जहां कोई मत विवादा-स्पद (controversial) मालुम पड़े तो उसके लिये शास्त्रार्थ के साथ तर्क प्रस्तुत किया जाये। दितीय में—धर्म की बात है, दु:खित हुये पृथक धर्म के धार्मिक

मिं—धमें की बात है, दुःखित हुये पृथक धमें के धार्मिक नेतात्र्यों को, ठीकेदारों को, चाहिये कि मुक्त स्पष्टवादी को, गलत मत प्रस्तुत करने के लिये, ईश्वर के, ऋल्हा के, God के द्वारा दैविक दण्ड दिलाया जाय। बड़ी खशी होगी।

क्योंकि वैसे में पृथक धर्म के धार्मिक नेताओं और ठीके-दारों के पृथक धर्म के धार्मिक उपलब्धियों का, और उससे प्राप्त समता के प्रयोग का भी, संसार के समस्न प्रदर्शन हो जाता। और नहीं तो उनके ढोंगी (deceitful) होने का भी पर्यंकास हो जाता।

सलाह: -धर्म रूपी निर्मल शरीर में, राजनीति जैसी गरम लोहे का गोदना नहीं पड़ना चाहिये। नहीं तो उसका स्वच्छता एवं शुद्धता ही समाप्त हो जायगी। धर्म ही अधर्म हो जायगा। और उसके स्वच्छ निखार से प्रज्वित भक्तों, भक्तिनों को अकारण ही मन में ठेस पहुँ चेगा। अकारण ही मतभेद होगा। और लड़ाई का कारण होगा।

जो कुछ भी मैंने प्रकट कर दिया है, उसमें महाशक्तिमान के देविक शक्ति का प्रभाव है। इस कारण जिस किसी को कोई बात आपित्तजनक मालुम पड़े तो उसे सर्वप्रथम, अपने में दैविक शिक्त का अर्जन करना चाहिए। और तब उस दैविक शिक्त से युक्त वृद्धि के द्वारा ही, कुलाचार साहित्य में अंकित मतों का समीचा करना चाहिये। अपने कुल को सममना चाहिये। दैविक कुत को सममना चाहिये। अपने कुल को सममना चाहिये। दैविक कुत को सममना चाहिये। और उनसे अपने को सम्बद्ध करना चाहिये। जिस सामाजिक, जिस परिवारिक डॉचे में वंश नहीं यनता हो, कुल नहीं बनता हो तो उस ढांचे के व्यक्ति के लिये इस अपुल्य मत को सममना कठिन अवश्य है। और कुलाचार के रास्ते पर चलना कठिन अवश्य है। किन्तु दृढ़ निश्चय के साथ हुलाचार को अपनाने के बाद, उसे बनाये रखना अत्यन्त ही

आनन्ददायक ।

नहीं तो दैविक शक्ति से सुशोभित दृष्टि से जब आप देखेंगे तो मालुम पड़ेगा कि महाशक्तिमान के ज्ञान रुपी समुद्र भण्डार कोसों दूर कौन है ? किनारे रेत पर कौन है ? तल पर कौन है ? गहराई में कौन है ? और गहनतम गहराई में कौन है ?

इसी आधार पर यह भी आपको मालुम पड़ेगा कि असल में धार्मिक कौन है ? ज्ञानी कौन है ? और ढोंगी कौन है ?

### निर्भरता

हम सभी उस ऋदश्य, महाशक्तिमान के पुस्त दर पुस्त के अंश पुत्र पुत्री हैं, जिन्होंने राम, कृष्ण, महा अमद एवं क्रीस्त को भी पैदा किया था। पैगम्बरों एवं अवतारियों सहित, हम सब में, उसी महाशक्तिमान के शक्ति का ही अंश है। उनमें केवल शुद्धता का ही अन्तर है। अन्यथा सभी अंश समान है।

महाशक्तिमान-महाशुद्ध परम पिता हैं।

राम, कृष्ण, महा अमद एवं क्रीस्त — उनके शुद्ध पुत्र हैं। कमें के द्वारा जन्म जन्मोत्तर से परिशुद्ध आत्मा के साथ पैदा हुए शुद्ध पुत्र हैं। और वे देवलोक में शुद्ध रूप में ही रहते हैं।

हम भी महाशक्तिमान के सिलसिले के शुद्ध आत्मा के साथ ही, अवतरित होते हैं। जन्मते हैं। किन्तु वचपन बीता कि, भात्र भिन्नता लाने की भावना से प्रेरित, समाज के मन-गढ़न्त रीति रिवाजों में, और पृथक धमें के वातावरण में पड़ कर गन्दा हो जाते हैं। और महाशुद्ध परमिता के एवं उनके अवतारी शुद्ध पुत्र के, शुद्धता के स्तरां में नहीं पहुँच कर, बहुत

नीचली गन्दा स्तरों में, ऋन्धा-धून्धा बिना बिचारे, भटकते फिरते हैं। यह केवल बिना सोचे समभे हुये धार्मिक निर्भरता के कारण ही है।

किन्तु ऐसी बात नहीं है, कि हम अपने को शुद्ध नहीं कर सके और परिशुद्धों के स्तर में अपने को नहीं पहुंचा सके। और इस तरह शुद्ध, परिशुद्ध होकर अवतारियों एवं पैगम्बरों के पार अपने परम शुद्ध परम पिता को नहीं पा सके।

इस बात को सममते हुये निजी प्राकृतिक पिता को पिता नहीं कह कर और दैविक महाशुद्ध परम पिता को पिता नहीं कह कर, एक गैर सम्बन्धी नकली पिता को पिता कहना-कितना अनुचित है ?

क्या—ऐसा करना निज पिता के साथ पित्तर महानों सहित महागुद्ध परम पिता का अपमान नहीं है ?

अपने निजी माता-पिता को जिंदगी भर माता-पिता कहने मे अगर शर्म लगता है, तो नकली माता-पिता को, माता-पिता कहने मे तो और अधिक शर्म लगना चाहिये था।

उनके जिंदगी में तो क्या-मरणोपरान्त भी बिना धार्मिक निर्मरना के शुद्ध मन से अपने माता-पिता को अगर माता पिता का सम्मान देंगे, तो निश्चय जानिये कि निज आसिक माता-सहित परम आस्मिक परम पिता, आप पर निश्चित रूप से खुश होंगे। परंपरागत निजी कुत धमें के द्वारा निज आसिक माता पिता का खुश होना और उनके द्वारा परम पिता का खुश होना, आपका जीवन दर्शन ही शुद्ध हो जाना है। जीवन पटल ही उत्तम हो जाना है। यह बात मानिए—मेरे त्यारे—यह कोई भूठ नहीं है। इसके बाद तो खुद आप ही, राम, कृष्ण, महम्मद, कीस्त एवं तपित्यों के स्तर पहुंच जाते हैं। और आपको भी देव लोक में स्थान मिल जाते हैं। ऐसी सम्भावना जब सामने हैं तो अपनी भक्ति को, अपनी पूजा को, अपने ध्यान में आध्या—ित्मकता के बीच आधे रास्ते में राम, कृष्ण, महम्मद एवं कीस्त तक ही अटकाना अच्छा नहीं है। बिल्क अपनी भक्ति, पूजा एवं ध्यान को उनसे बहुत आगे, उनके पार बहुत आगे, उनको ही जन्माने वाले तक पहुंचाना अच्छा है। खास अपने तथा परिवार के आध्यात्मिक उपलब्धियों के लिये उत्तम है।

#### शिकायत

सब कुछ ठीक है,
पर एक बात अवश्य है,
उयों के त्यों आप हैं;
कृष्णा की यह शिकायत है ॥१॥
ग्यारह सालों पर देखता हूँ,
तबदीली बिना ही पाता हूँ,
और तो केशव सब ठीक है,
बस यही एक बेठीक है ॥।॥
तेरा शरीर नहीं बढ़ेगा,
यह भी नहीं कि घटेगा,
बूढ़ा पहित ने जब बताया,
तो अपने पर तरस आया ॥३॥

ईश्वर ने भड़कंप नहीं बनाया।
उस योग्य भो पेट नहीं बनाया।
और न टपकता जीभ बनाया,
अतः अनुमान उन्होंने ठीक छगाया ॥॥॥
मुभे अफसोस कमी का होता है,
ईश्वर को ही कोसने को जी चाहता है,
मोटाने को तो भैंसा भो मोटाता है,
बस यही एक सन्तोष होता है ॥६॥
रामो मोटाया नहीं है,
क्योंकि वह भैंस नहीं है,
ऐसे में जब आवेप होता है।
परवाह नहीं किसी का होता है।।।

नाट: -- कृष्णा-कृष्णा वाचरा, कपोर खाई, चाईबासा । केशव-केशव प्रसाद, उप समाहत्ती, गया। बुढ़ा पंडित-मोः राजेश्वरी के पिता, रमना, गया।

उपदेश — कुछपूत की, अपने तन का विकास अन्न के द्वारा करने की चिंता नहीं करनी चाहिए। वरन् अपने तन के मन एव बुद्धि के द्वारा आत्मा के विकास की चिंता करनी चाहिए। विकसित आत्मा का शरीर जल्दी बदछता नहीं है

#### अयोग्य

अक्सर लोग सुनाते ऐसी वहानिया। सुनकर होती है जिससे परेशानियां।। नर, पति होकर भी होते नहीं पतियां। नारी, पत्नी होकर भी हे ती नहीं पत्नियां।। समाज में होते कैसे कैसे नर नारियां। प्रेम रस पीकर भी होते नहीं दम्पतियां ॥ हलवाई के वे चखते जैसे मिठाईयां। भोजन के साथ चखते जैसे चट्टियाँ ॥ वे आपस में वैसे चखते हैं जवानियां। जैसे सदा करते हैं, मुर्गा और मुर्गियां ॥ चखते जाते हैं कसे वसे नर नारियां। अनजानों के चखे वासी जुठों की जुठियां ॥ ऐसे में कभी हो सकते नहीं वरणियां। पुत्र पुत्रियां भी होते हैं वर्ण संकरियां ॥ पशु तुल्य जिंदगी के वैसे नर नारियां। असन्तृष्ट जिंदगी के वैसे दम्पतियां ।। गन्दा कर चुके हैं जो अपनी हथेलिया। बना सकते कैसे वे पवित्र रसोईया ॥ चाहे जाएँ जहां कही वैसे नर नारियां। पास आ सकते कैसे देव और देवियां ॥ अयोग्य हैं भोग अर्पन के वैसे जोड़ियां। नहीं है उनके छिये मेरे कुछाचारियां॥

नोट :—वरणियां-purity of blood वर्ण-संकरियां-cross bread. Such sons and daughters, who do not kno v their fathers.

> अस्थायी सम्पर्कों से अपवित्रताएँ होती है। जो कुळाचार के लिये उपयुक्त नहीं होती है॥

#### आकर्षण योग

सही में कहा जाय तो कुलाचार का कुलयोग, एक आकर्षण योग है। आपके सामने मुख्यतः बहु चर्चित ''कुण्डलिनी" योग है। हठ योग है। न्यास योग है।

कुण्डिलिनी योग द्वारा, अपने शारीर के लिङ्ग के नीचे मूल कन्द में स्थित, कुण्डिलिनी शक्ति, को जागृत्त किया जाता है। और मेरुदंड में स्थित विभिन्न स्तरों के कमलों से होकर ऊपर की ओर उठाते हुये, अन्त में सिर के उपरी सतह के सहस्व पद्मों को भेदता हुआ; चोटी से कुण्डिलिनी को बाहर निकाल कर, देव-लोक में देवों से मिलाया जाता है। उसके आगे, ईश्वर से ही या ईश्वरीम तत्वों में ही शामिल किया जाता है।

अपने शरीर के अन्तःशक्ति "कुण्डिलनी" की वाह्य शक्ति के साथ साधना के द्वारा मिलाना ही "कुण्डिलनी योग" है। यह योग साधना की एक आनन्ददायक दैविक कला है। परन्तु यह एक किन कला है। दक्ष गुरु के बिना यह एक खतरनाक कला है।

श्रापसे परोत्त में, बिलकुल अर्चाचंत एक गुप्त से भी गुप्त योग "कुलयोग" है। अपने नैसर्गिक (natural) कुल के साथ दैविक (Devine) कुल के संयोग का कुनयोग है। यह अत्यन्त पित्र जीवन यापन का योग है। अपने को ही देव तुल्य बना कर देवों में शामिल होने का योग है। इसमें अन्तःशक्ति को शरीर से निकाला नहीं जाता है। बिल्क शरीर के पित्रता के श्राकर्षण के द्वारा, पित्रत शरीर के पित्रत किया कमें के द्वारा वाह्य शक्तियों (पित्तर आत्माओं, देव आत्माओं एवं परमात्मा) को, अपने शरीर के अन्तःशक्ति के तरफ आकर्षित किया जाता है। अपने पित्रत रसोई में आकर्षित कर उन्हें पित्रत रसोई का भोग अपरेण किया जाता है।

अपने शरीर के अन्तःशक्ति (आतमा) के साथ, अपने ही खुल के सिलसिला के, निकट अतीत एवं स्टूर धतीत के वाह्य शक्तियों (bodyless spirits) के साथ का संयोग एवं देवकुल के देवों के साथ सम्पूर्ण छुल के छुलेश्वरी का संयोग को ही कुल योग कहते हैं। इसीलिये यह सर्वोत्तम दैविक अनुशासन का योग है। अति आनन्ददायक दैविक कला है। सम्पूर्ण छुल को आकर्षित कर सकने योग्य, पवित्रता के सुगन्ध को जागृत कर सकने वाली योग है।

शर्त—दैविक अनुशासन के चरम पित्रता को देवतुल्य बन कर कायम रखने में दम्पित को गलती नहीं करनी चाहिये। नब तो यह सरल योग है। अन्यथा कठिन योग है। थोड़ी सी गलती के कारण चरम दैविक उपलिब्धियों से बंचित हो सकते हैं। फल—बाह्य शक्तियों का अन्तःशक्ति के साथ के सम्पर्क का असीम

श्रानन्द को पूरे शरीर में श्रनुभव किया जा सकता है। इससे शरीर में श्रसाधारण बल बृद्धि का भी श्रनुभव किया जाता है। कुलयोग के सही पालन से, कुलयोगी को श्रकस्मात किसी दुर्घ— टना की सम्भावना नहीं रहती है। क्योंकि शरीर पर श्राने वाली वाह्य दुर्घटनायें, वाह्य शक्तियों को पहले ही मालुम हो जाती है। श्रीर वे उसे टाल देते हैं। कठिनाईयों में कुलयोगी को वाह्य शक्तियों का श्रदृश्य सालात मदद श्रनायास ही मिल जाती है। इसमें लेशमात्र का सन्देह नहीं है।

इसी तरह के कई अनेक असम्भव को सम्भव कर सकते योग्य दैविक आचार को ही छुलाचार कहते हैं। यह अत्यन्त प्रभावशाली जप तप एवं ध्यान से परिपूर्ण योगाचार है। अपने तथा परिवार के तत्काल दैविक लाभ के लिये प्रत्येक दम्पति को कुलाचार का बिना हिचक अनुशरण करना चाहिये।

# आदिवासी

हर मुख ने हर बार यही बात दुहराई है।
श्रादिवासियों की एक पहचान सफाई है।।१॥
स्वच्छ घर में पवित्रता जो हमने अपनाई है।
आदमी तो क्या-देवता भी हमको देते दुहाई है।।२॥
काला रंग तन की कुरत की रंगाई है।
जिसमें जगमगाती हमारे दिल की सफाई है॥३॥

श्रासमान की माँ काली के हम सपूत काले हैं। उनकी कृपा से जो भी आये वे सभी सांवले हैं।।।।। नाटा कद वो छोटी नाक वाल गुंगराले काले हैं। दुनियां जानती है, कि ये अजब हिम्मत वाले हैं।।।। हो, मुण्डा, संथाल, उरांव, खड़िया नागा इत्यादि है। अन्य लोग तो क्या, देवों के साथ ही हम आदि हैं ॥६॥ उच्च नीच का भेद बिना, केवल मानव जाति हैं। इसी से तो लोग कहते हमें, कि ये जनजाति हैं ॥ आ कुछ लोग कहते हमें कि ये तो जंगली जाति हैं। जंगलों में तो छिपाई हमने अपनी ही संस्कृति है ॥=॥ मिट्टी के दिवालों के उपर खपरों का छप्पर है। जिसमें वास करते, पुस्तों के हमारे पित्तर हैं॥॥ युगों की संस्कृति भी, हमारे साथ आज है। हमें कह सकते नहीं कोई कि ये नकलबाज हैं ॥१०॥ मूर्ख रह कर भी संस्कृति इमारी सरताज है। भूखे रह कर भी जिसकी इमको एक नाज है॥११॥ इस संस्कृति की न कोई शुरुश्रात न उम्र है। ठीक वैसा ही जैसा ईश्वर की न कोई उम्र है।।१२।। मुँह मुँह से कान कान से गुँजती ये संस्कृति है। भला हमको सममते कैसे जो बाहरी व्यक्ति हैं ॥१३॥ तोंद रहित सुडील तन इमें प्यारे लगते हैं। ठेहूना तक फोता लटकाने को भी शर्माते हैं॥१४॥ इसी कारण जंगली जिंदगी ही प्यारे लगते हैं। प्रकृति के सम्पर्क में जहां सुडौल तन होते हैं ॥१४॥ कड़ी धूप की कड़ी कमाई हमारी रोजी रोटी है। शायद हमारे जिंदगी की, यही एक कसौटी है।।१६।। मान लें इसको, हमारी दिव्य मां-की ही न्याय है। चाहे हमारे प्रति अन्य करें कितनी अन्याय है।।१०॥ हमारे गांवां में सरना एक छोटा कैलाश है। बड़े कैलाश के माजिक आते इसी में पास है।।१८।। हम न करते तीर्थ, जहां पापी इकट्ठा होते हैं। शंकर तो त्राते नहीं, जहां कोल इकट्टे होते हैं॥ पाइन के आह्वान पर जब मालिक आते हैं। पाया बिना ही उस साल का हाल कह जाते हैं।। जंगलों में सदा गूँजती शिव पार्वती की वाणी है। जिसे समभ सकते केवल जंगलों के प्राणी है॥ इसी से तो वास करते निःसंकोच सभी जन्त है। जैसे कि मानो, सभी एक दूसरे के भाई बन्धु हैं॥ इससे भी अधिक आनन्द क्या कहीं पा सकते हैं। महलों में क्या कभी इसकी आभास ले सकते हैं।। प्रथम युग के प्रथम ज्ञान के आदिवासी हैं। इमें समक सकते क्या-जी बाद के निवासी हैं॥ त्रादि से सम्बद्ध हीकर अद्य के जो वासी हैं। सही में कहलाते वही असली आदिवासी हैं॥

हमको सम्बोधन करते अन्य छोग कि कोछ है। सचनुच में बसे लोग धन्यवाद के काविल हैं।। युग युगों से पूर्वजों ने कायम रखी जो कुछ है। उन्हीं कुठों को कायम रखने वाले हम कोल हैं॥ निज कुछ के रक्षक हम बालक कुलाचारी हैं। ठीक वैसे जैसे कि पूर्वज महेश कुठाचारी हैं॥ मानो या नहीं मानो हमारा कुलधर्म सजीत है। सीखी है हमने, उनसे जो सभी जीवों के जीव हैं।। हम न सोचा करते कि भोग क्या चढाने हैं। पर पूजा किया तो पूजा का फल भी सामने है॥ इसी कारण तो कहते छोग कि जिंदा धर्म है। निज कुछ में फिर जन्म लेने का उमदा धर्म है।। हमारी बोली वैसी जैसी चिड़ियां चहचहाती है। स्वयं में विरले किसी से नहीं मिलती जुलती है।। शुद्ध पूर्वजों के हममें हमेशा से शुद्ध खुन है। दूसरों के जैसा नहीं, कि हम वि लेपणहीन हैं॥

माफ करों हे लोगों ये शिव पार्वती की वाणीं है। इसे कोल रामो ने भी नहीं लिखी मनमानी है। आदिवासियों! तुम न लोभ करो धन दौलत का। लोभ करो केवल, निज कुल में ही जन्म लेने का।

नोट-जीवों के जोव-शिवजी, मालिक-शिवजी, अद्य-वर्तमान

#### उलभन

यह सिद्धान्त है, या वह सिद्धान्त है सीखते सीखते तो आया धकान है पर जान न सका कहाँ वेदान्त है मन को प्रवृति उपर उठने की है आँख भी समानान्तर देखने की है कैसे चळूँ राह बात सोचने की है

क्या करूँ सिर को उठाय रखूँ अथवा सिर को मुकाय रखूँ सही कौन हूँ कैसे मैं परखूँ

> नीचे देखता हूँ तो तू छूट जाता है ऊपर देखता हूँ तो चीटी दबता है ऐसा सोचते ही उम्र बीत जाता है

जब में न मानूँ गुरू किन्ही को मानुगाँ गुरू सीधे तुम्ही को स्वीकार करो हे ! चेळा मुभको

पितां गुरु बने और पुत्र चेला सदा चलता रहे यही सिलसिला तेरी ही कुपा से हे! कुला अकुला

नोट-वेदान्त-बिवेक ज्ञान का अन्त, कुळा-पार्वती, अकुळा-शिवजी पिता-निज पिता, पिता-परम पिता, कुळ पिता।

# समय की पूजा

त् इस बात को सुन हे या छिख है। पर इसे अवश्य दिमाग में रख ले॥ कोई अपने को चाहे जो भी समम ले। समय के आगे कोई नहीं है निराले॥ समय बनकर ही वे आये थे। श्री राम और कृष्ण जिसे कहते थे॥ अमद वो कीस्त जिनको कहते थे। समय होते ही वे छौट गये थे॥ मेरी आपकी वही स्थिति है। जैसा उन महानों की गति है॥ वैसी ही करोड़ो की होती आयी है। इसमें तबदीली कभी नहीं आयी है।। उनके नामों का जो भी धर्म बना लें। उन धर्मों का जो भी कौम बना लें॥ और उसमें अपने को पागल कर लें। पर समय के आगे होंगे नहीं निराले॥

अतएव हे ! आदिवासी कहलाने वाले। मिलेंगे बहुत आपको ठगाने वाले॥ भूठे हैंं, भिन्न धर्मों को चलाने वाले। पर सच्चे हैं, समय की पूजा करने वाले॥ नोट — समय - काल है। माँ काली है। महाकाल है। हमारे शरीर में काल का अश है। अतः हम सभी काल हैं। इसी कारण महाकाल (समय) का हम अंश कालों पर प्रभाव पड़ता है। हमारे दिवंगत माता पिता, हमारे पूर्व न भी अंश काल ही थे। अभी वर्त मान (existing) के इस शरीर से युक्त पुत्र (अंश काल) के द्वारा अपने ही अस्तित्व - हीन पित्तरों (अंश कालों) की पूजा, अर्पण महाकाल की ही पूजा अर्पण है। अतः अपने अपने निज जनों को अपने अपने अंशकाल श्रोतों की हमें पूजा करनी चाहिये। क्यों कि इससे अपने पुत्र के द्वारा अपनी ही पूजा होने की गुंजाइश है। पुत्र के कुल के सिलसिला में सतत चलने वाला यही कुलपूजा है।

अन्य पृथक धर्मों में तो अपनी ही पूजा होने की गुजाईश नहीं है। क्योंकि वह पृथक धर्म, गैर सम्बन्धी किसी अन्य के इबादत (worship) करने एवं आहुति (offering) देने की शिक्षा देता है।

# गुण वखान

सत्य युग से द्वापर दो किलयुग तक को लेखनी। सदा विद्वानों के मुख से कोलों की है गुण बखानी॥ १ कह कर ऐसा में न करता कोलों की तरफ सानी। इसे तो प्रमाणित करता तुलसी जैसा रामायणी॥ २

भगवान राम के बनवास काल का चौदह साल। गुजरी थी कोलों के संग जंगलीं में ऐसे मेरे लाल ॥ २ जैसे कि मानों अयोध्या बासियों से नाखुश होकर। विधाता ने ला दिया राम को, कोलां से खुश होकर ॥ ४ कुलीन सीता फुस वो पत्तों की एक छोटी मोपड़ी में । सुख के दिन निश्चित, ऐसे गुजारी थी पंपापरी में।। ४ जैसे आज तक जंगलों के वीच में कुतीन नारियां। निर्भय हो बास करती बिना खाए तेल की पृड़ियां ॥ ६ यहां न कोई राजा और न ही उनके राज के सिपाही। सुनी न जाती थी, वहां कभी: उनकी कोई आततायी॥ ७ जो भी था भोपड़ी के चहुं श्रीर प्रकृति ही प्रकृति था। श्रीर श्रासमान में सबका मालिक विराजमान था ॥ = वैसे वातावरण मे प्यारे राम सीता वो लचमण। सरल रहते थे ऐसा, मानो वे कोलों के थे स्वजन ॥ ६ हिलमिल कर रहने में भला होता क्या अड़चन। जब भेदभाव से मुक्त स्वच्छ है सब का जीवन ॥ १० बातावरण को लेकिन दुषित किया था सूर्पणका। मार्ग में राम, लद्मण को छोड़कर वे वेमतलव का ॥ ११ सञ्जन कैसे करे वर्दाश्त भला उस छेड्खानी का। कोधित हो लदमण ने काट दिया था नाक उनका ॥ १२ बहन की शिकायत से क्रोबित हुआ राजा रावण। मरीचिका को साथ लेकर पहुँचे थे वे ततक्एा ॥ १३ कुल नाम विना, कोई कैसे कहते आखिर थे वे कौन।

किन्तु त्याज दावी करते हैं, त्र्यसली में थे वे त्रह्मण ॥ १४ नष्ट हुआ हाय ! उन सबके सुख का वह मुस्कान । जब से पहुंचा था, उस स्थान में वे दुराचारी वाभन ॥ १४ मरी दिका को स्वर्ण हिरण का जादू रूप बना के। ठग लिया राम लद्मण को, मन सीता का ललचाके ॥ १६ विश्वास योग्य सन्यासीका, अपना धोखा वेश वनाके। पहुंचा कुटियाके पास भूठे ही भिचाका पात्र बढ़ाके ॥ १७ पतिव्रता को जबरन लदमण रेखाएं पार कराके। उठा है गया सीता को, करनी का अंजाम समभ के ॥ १८ धोखे में थके, लौटे थे कुटिया में जब राम लत्त्मण । कल्पना के वाहर दुखित हुआथा दो भाईयों का मन ॥ १६ कहां हो सीता ! कहां हो ! रामकी आवाज का गुंजन । बू गया था पशु पित्रयों सिंहत सभी कोलों का मन ॥ २० खाली हुआ पंपापुरी खोज में चले जब राम लदमण्। रह सकते कैसे कोई, दुःखित हुआ था सबका मन ॥ २१ वन्दर भालुकों में, काल अपन को कर परिवेत्तन। नीचे उपर करते जाते थे वे मार्ग का सर्वेच्एा ॥ २२

इस कविता में भगवान राम के साथ कोलों के निकटमत सम्पर्क को दर्शाकर, उनके उस समय के स्थिति को स्मरण कराने का मैंने कोशिश किया है। जिससे कि कोल, अपनी वर्त्त मान स्थिति को मिलान कर सके।

पम्यापुरी—रांची जिला में गुमला के निकट का वत्त मान पालकोट है।

#### दा वी

त्रलग-त्रलग, कुछ गिरोह के लोगों के द्वारा संसार में बहुत से धर्म बनाए गये हैं। फिर बनाए भी जा रहे हैं। जिसे पृथक धर्म (distinct religion) कहे जाते हैं।

इन्हीं धर्मों में बुछ लोग शामिल हो जाते हैं। अपने को उस धर्म में पंजीकृत करा लेते हैं। और उन धर्मों में प्रचलित कोई नाम से, अपने को पुकारने लगते हैं। और एक धार्मिक पुस्तक भी मुपत या सस्ते कीमत पर प्राष्त कर लेते हैं। और मात्र इसकी सी प्रक्रिया अपना लेने के बाद, वे दावी करते हैं, कि हम तो फलां धर्म के हैं। हम तो पलां पैगाम्बर को मानते हैं। और इसके बाद पूर्व के निज सगे सम्बन्धियों से घृणा करने लगते हैं। अपने वंश के पित्तर आत्माओं को भी त्याग देते हैं।

ऐसे ही लोग यह शिकायत भी करते हैं; कि परम्परागत कोल आदिवासियों के धर्म नहीं है। उनका कोई पृथक धर्म ( distinct religion ) नहीं है।

नोट :--कुल नाम-उदाहरणार्थ-शरीर नाम - "रामो" कुल नाम

कविता की धारा बहुत सुन्द्र वढ़ रही थी। किन्तु दूर्भांग्य वश किसी ने ध्यान ताड़ दिया, श्रीर कविता जहां के तहां रूकी रह गयी।

यहां सोचने त्रीर सममने की बात है, कि क्या दावी करने मात्र से, कोई किसी धर्म का हो नायगा? क्या दावी करने मात्र से वह पथक धर्म, उसका धर्म हो जायगा?

मेरे समभ से धर्म कोई ऐसी वस्तु नही हैं, जिते हथिया लिया जाय। जिस पर कब्जा जमा लिया जाए। त्रोर फिर उस पर त्रपना स्वामित्व भी कायम किया जाए। मुभे तो बैसा होने वाली वात विश्व!स लायक वात नहीं मालम पड़ती है। त्रगर वैसा सम्भव हो भी जाए, तब पर भी, वह तो उधार लिया हुत्रा या कब्जा किया हुत्रा, या खरीदा हुत्रा, परधर्म ही है, स्वधम नहीं है।

किर यह भी विचारने की वात है, कि तपस्या के जिए श्रात्मा से महान श्रात्मा बनने वालों, या महान श्रत्मा के स्तर में होकर जन्मने वालों, के नाम के ही प्रयक्त घर्म वनाए गए हैं। गत दाई तीन हजार वर्षों के श्रन्तर महान श्रात्माश्रों के शरीर के नाम के ही प्रथक घर्म, उनके चेलों के द्वारा, श्रनुनायिश्रों के द्वारा, बनाए गये हैं। किन्तु श्रात्माश्रों को, महान श्रात्माश्रों को जन्माने वाले, परम श्रात्मा के नाम के, प्रथक धर्म नहीं वना एगए हैं। शायद यह किसी के लिए सम्भव भी नहीं है।

भला—परम आत्मा का तो, परम धर्म ही हो सकता है, पृथक धर्म नहीं हो सकता है। परम आत्मा का परम परागत धर्म ही हो सकता है। उसके अन्दर से नया पृथक धर्म नहीं हो सकता है। परम आप्मा का परम शाख्यत सृष्टि के नियमों का ही धर्म

हो सकता है परम आत्मा के जैसा ही पवित्र से पवित्र - परम पवित्र है जो किसी आत्मा को परआत्मा के जैसा ही उरम पवित्र वना सकता है। इसके अलावे यह धर्म और परम आत्मा के जैसा ही गुप्त से गुप्त - परम गुप्त धर्म हो सकता है। पृथक धर्म नहीं हो सकता है।

ऐसी हालत में, कोल आदिवासियों के पवित्र एवं गुप्त कुत धर्म परमात्मा का ही परम धर्म है । बहुत अच्छी तरह साँचा जाए तो मालूम होगा कि पृथक धर्म आपको सब से पृथक करने के लिए हैं । सबसे पहले तो समाज से पृथक करने के लिए हैं । फिर माता पिता से पृथक करने के लिए हैं । इसे ठीक से सोचिए।

परंपरागत धर्म के संबंध में, दिखावटी; पृथक धर्म के दावे दारों की यह शिकायत " कि कोल आदिवासियों के धर्म नहीं हैं' उनके कोई पृथक धर्म नहीं हैं " कितना अनुपयुक्त हैं ! सोंचने की बात है। अरे! सही में कहा जाए तो पृथक के नामपर, परमात्मा के परम असली धर्म से तो खुद आप हीं तो पृथक हो गए है।

सही में कहा जाए तो घर्म कोई गिरोहका नहीं है, व्यापारिक संस्था या जन समृह (Company) का नहीं है। स्त्रीर ऐसा हो भी नहीं सकता है, कि जिससे इसे, किसी एक जन-समृह (जात-कौम) की साधूहिक धार्मिक लच्चकी पूर्ति के लिए इस्तेमाल किया जाए। जहां जन समृह के लच्य की बात स्त्राती है, वहीं स्रधर्म की बात भी पहुंचती है।

त्रगर इस पृथक धर्म को, समान तद्य के, िसी एक जन समृह का भी मान तिया जाए; तो उस जन समृह के अन्नर्गत, तो शायद पृथक धर्म के कारण से ही भावनाएं ऐसी पृथक हो गई कि धनिष्ठ सबंधों में भी, पिना के पुत्र नहीं है, पुत्र के पिता नहीं है। मां के होने की तो बात हीं खलग है। तो भाई के भाई, बहन के भाई या भाई की बहन हो सकते भी हैं, सोंचने की बात हैं। कहने के लिए ही शायद कोई होते हैं। 'प असली में जिंदगी में भले हीं दूर से षहचान भो लें अचानक भेंट होनेपर, यो कभी घर में आ जाने पर पहचान भी लें, परन्तु मृत्यु के उपरान्त तो कोई किसी को पहचानते ही नहीं हैं। याई करते ही नहीं हैं, मानते ही ही नहीं हैं। क्योंकि पुत्र पृथक धर्म के कारण, पित्तर आत्माओं की पृजा नहीं करते हैं, उन्हें अपना मानते नहीं है।

वे तो अपने उन्म के श्रोत के बाहर निज जनों के जन्म के सिलिसिले के बाहर के. किसी गैर महान आत्मा, को ही मानते हैं। नतीजा यह हूआ है; कि पिति—पत्नी को, पत्नी — पित को अपना उहीं मानते हैं। पिता-पुत्र को और पुत्र-पिता को अपना नहीं मानते हैं। इसी कारण उनमें आहमक लगाव (Spiritual Cohesion) नहीं होता है।

वे तो पिता, माता, पुत्र भाई, वो वहन सभी अलग-अलण अपने अपने स्तर से केवल पैगम्बर को, केवल ईश्वर-पुत्र को ही अपना मानते हैं वे एकदूभरे को अन्तरात्मा से अपना नहीं मानते हैं। इस कारण ही उनमे आत्मिक लगाव वन पाता नहीं है।

गैर तो गैर हो हैं, वे किसी प्रकार ऋपना नहीं हो सकते हु । लेकिन गैर ही होकर भी कोई उसे ऋगर ऋपना मानने लगे जबर-दस्तों भी ऋपना मानने लगे नो क्या मानने वाले को वे गैर बदले में, परस्पर के संबंध में, रसे भी श्रापना मानने छगें गे! शायद नहीं क्योंकि गैर तो गैर ही है। श्रापर वैसा भी हो जाए तो शायद वह परष्पर मानने का संबंध टिकाउ नहीं हो सकता है क्योंकि गैर तो गैर ही है। उनमें नाते गाते (Kith and Kin) की—भावना शायद जग नहीं सकती। सोचमें की बात भी है कि पृथक महान श्रात्मा के प्राक्ष धर्म के श्रात्मांत, पृथक पृथक ही महान श्रात्मा को श्रापना मानने के कारण सभी का दिमाग तो पृथक विचारों में है। तो बौते में श्राद ही जनम के श्रोत के एक दूसरे को श्रापना किस प्रकार मान सकते हैं। श्रोर इस भावना के बिना एक दूसरे (पिता - माता - पुत्र - पुत्री) के प्रति कर्मं ब्य की भावना किस प्रकार जग सकती है! श्रीर इस भावना के बिना एक दूसरे की पूजा ही किस प्रकार हो सकती है। लिहाजा वे सभी पृथक धर्म वाले श्रात्मिक लगाव के बिना जानवर की मृत्युही मरते हैं।

इसी कारण तो मेरा यह विचार होता है, कि धर्म तो हरेक पुत्र - भक्त के लिए, निज जनों के प्रति कर्त्त व्य का निजी उपल-विध है। यह उपलिव्ध व्यक्तिगत है। यह दैविक लाभ की प्राप्ति का एक व्यक्तिगत लह्य है। श्रीर श्रपने लिए तथा श्रपने परिवार बंश एवं कुज के लिए दैविक लाभ का संचय, व्यक्तिगत प्रयास के द्वारा ही किया जा सकता है। सामूहिक बल के प्रयास के द्वारा नहीं किया जा सकता है। वैसा करना ही एक श्रधम है। श्रगर सामू-हिक बल से धर्म का श्रजन किया भी जाए तो, उसका बंटवारा, उस समृह के लोगों के बीच किस प्रकार होगा! जैसा आप दैनिक जिंदगी में खूद ही मेहनत करते हैं, अपने तथा अपने परिवार के भरण पोषण के लिए खूद ही मेहनत करते हैं, और इस का लच्य, अपना तथा अपने परिवार के पेट पूजा के लिए ही है।

वैसा ही, उसी पेट पूजा के जैसा ही परिवारिक दैविक लाभ के लिए, पूण्य का संचय करने के लिए, खास आपही को अकेला कर्त्त व्य करना हैं। इसमें दूसरा आदमी, चाहे वह समान लक्ष्य के समूह का आदमी ही क्यों न हो, आपके लिए मददगार नहीं हो सकते हैं। और न ही उसका मदद आपको, तथा अपने परिवार को उपयोगी हो सकता है। क्योंकि अलग-अलग शरीरों के द्वारा किया गया कर्त्त व्य ही अलग अलग है, और उसका फल भी अलग अलग ही है। जिस प्रकार अलग अलग शरीरों के अलग चिताएं हैं और उनका अलग शरीर पर अलग ही प्रभाव होना है। उसी प्रकार हर अलग शरीर के द्वारा किये गये कर्मों का; दैविक प्रभाव ही हरेक शरीर के लिए अलग ही होते हैं।

अतः एक शरीर का कमाया हुआ धर्म, एक शरीर का कमाया हुआ पूर्यः दूसरे शरीर में इस्तान्तारित (Transfer) नहीं किये जा सकते हैं।

इसी कारण कर्म और धर्म या धर्म और कर्म अकेले का है खुद के शरीर का है। अपने तरीके से करने का है। समूह का नहीं है। धर्म हमेशा ही स्वथर्म है। धर्म का स्वरूप ही स्वथर्म है। इसे खुद से चिंतन करके जांच करें।

धर्म को सामूहिक समक्ष करके ही लोग एकत्र होने का एक स्थान बनाते हैं। बहां अपने ढांचा ( Design ) का एक मकान

बना देते हैं। और उसमें एक इहिकर साम्हिक प्रार्थना करते हैं। एक त्र होने के खास एक दिन निश्चित होते हैं। श्रीर उस दिन, उस समृह के, सभी को मजबूरन शामिल होना पड़ता है।

यहां सोंचने की बात है कि हर कोई एक समान स्वच्छ नहीं होते हैं। हरेक शरीर एक समान पवित्र नहीं हो सकते हैं। हरेक एक समान पाक साफ नहीं हो सकते हैं। बाहरी पोशाकों से तो साफ दिखाई देते अवश्य हैं। किन्तु अन्दर से कितने पवित्र (पाक) हैं, निश्चय नहीं किया जा सकता है।

तो एक अपवित्र; एक नापक के कारण से, वह स्थान उस स्थान का मकान, वरन वहां का सारा वातावरण तो एक साथ ही अपवित्र एवं नोपाक हो जाता है। तो वैसी हालत में सामृहिक स्थान में सामृहिक प्रार्थना के द्वारा आहवान करने पर भी, ईश्वर अल्हा, God, या उनके दूत कैसे समृह के निकट या किसी के ही निकट आ सकते हैं? किर वैसे सामृहिक स्थान के समृह में शामिल होकर किया गया प्रथक धर्म का प्रथक धार्मिक किया भी, भला किसी व्यक्ति विशेषको किस प्रकार लाभ प्रद हो सकते हैं? सोचने विचारने की वात है 1

अतः धार्मिक कियाएं भी सामृहिक स्थानका नहीं है। समृह्का भी नहीं है। वरन एकान्त का हैं। खास अपने शरीरकाहैं। अपने घर का हैं। क्योंकि—अपने की, अपने परिवार को, एवं अपने घर को जिस प्रकार अपने संतुद्धि के लायक पवित्र रखाजा सकता हैं; उस प्रकार सामृहिक स्थान के सामृहिक घर को, एवं अपने सहित समृह के सभी को पवित्र नहीं रखा जा सकता है।

तो वैसी हालत में धर्म के भूखे भक्त लोग, खुद अपने को अपने परिवार को, अपने घर के वातावरण को; इतना पवित्र रखने की क्यों-कोशिश नहीं करते हैं ! जितनी पवित्रता, कायम रखने से, निज पूर्वज आत्माओं के साथ ही महान आत्मा एवं परमात्मा, खुद अपने पास ही अपने घर में ही पहुंच जाएं? पूजा के पवित्र भोग प्रतिदिन पाने के लिए पहुंच जाएं। और और इसका आभास घर के कर्ता को एवं उनके परिवार को भी भिलता रहें।

क्या — ऐसा कर सकना संभव नहीं है ! वास्तव में इसी को संभव कर सकना ही किसी धार्मिक आचरण की सफलता है। जिस वर्ममें ऐशा संभव नहीं नहीं हैं। बह धर्म नहीं है। 'लेखक"

#### **Actual Truth**

I do not know god directly.

I do not know Angels directly.

I do not know Heaven directly.

I do not know Incarnations directly.

Whatever I know about them.

I know from the professional preachers.

And from their Religious Books

Thus my knowledge is 2nd hand.

But I know my parents directly. They combined togather previously. And in that way they willed jointly By helping each other mutually This made my appearance possible. As also my extension of life possible. Thus I know my descent directly. Without preachers and books perfectly.

Then who kindled the love fire In my mother and in my father Surely it was Supreme Power In the Universe and no other. This is true and guite sacred Which I have personally realised. Now my mind is quite cleared Though others may get bewildered,

This knowledge of His Creation And that of my re-creation Becomes my First hand knowledge The Nature's truest knowledge With this back ground of my self. To whom should I dedicate my self. The visible preceptors here Or the invisible Angels there.

No. in the extension of Divineldea My parents were the sole media Humble paternal will erupted First And Divine Grace followed that As sustainers of both will and grace For my incarnation as son in race.

So I am the bi-product combined Of parental will and Divine Grace.

So being a racial son genuine
Of my purest genealogical Line
I should worship Manes with Divine
By offering them food and wine.
I should channelise my voice
Because God channelised His Grace
This is the Ab-original's practice
For the Divine touch and experience.

Then where shall I worship them In my kitchen or in Common room No. Manes of my line are my specials They need my service special Under the purest conditions special In my purest kitchen room special This certainly is the logical tradition Among the Purest Kols of Kolhan.

Coming down descent after descent Concealed secret in their heart From time immemorial till date Which Lord Shiva has revealed On the request of His consort As the sons and sons method best which is pleasant to Manes and God But still is unknown to the world.

# आदमी (हो)

हिन्दू 37.75 न न तू मुसलमान सिख न और न ही किस्तान करके एक मन गढ़न्त निशान कराते अपने को पहचान ॥१॥ तू केवल र्कें एक आदमी सफेद हों काला वादामी या भुवों के हों या पूर्वी पश्चिमी के 30 त् इश्वर एक यादमी ॥शा जीवों के जात कई एक उसमें आदमी जात भी ऐक जो करते विभेद अतेक वे जानते नही जात ऐक 11311 धर्म श्रजीव ऐक मसला जो कराते बन्दों में फांसला पर जहां तक अपना मामला में तो इंस्वर के ही लाडला 11811 में आत्मा वे परमात्मा मुक्तमें वही अंश यात्मा ऐसी भावना में जो आत्मा सही Ŧ वनते वही महात्मा ווצוו स्वग 30 % न न दोजख

tho सो सन्मुख जो कुछ कर्म के अच्छे लाभ अच्छे दुल भ है।।इ॥ दुष्कर्म के सुख Su C चैतन्य जगाते ऐसा कहाते श्रमलो मं मनुष्य पार करते भवसागर को हकदार होते हैं ॥ ।॥ के भी अमृत नोट:- कोल मुख्डा भाषा में, अपने को "हो" कहते हैं। हो = आदमी अतः कोल - एक आदमी है। अन्य आदमी नहीं है। आदमी से, मनुष्य होते हैं, मनुष्य से भगवान होते हैं। भव = जन्म पुन ज नम दोजख=नरक।

#### ब्रह रूप

संसार में जब भिन्न मत्तावलिम्बयों के
पूजा प्रार्थना जप तप करने वालों के
बर्णन करते समय ब्रह्न के रूपों के
दावी करते हैं साकार निराकार होने के ॥१॥
सुनकर मुम्कुराहट मुम्मे तव आती है
फिर ध्यान भी दूर तक चली जाती है
जाहिर होता बात उनकी अन्दरनी है
उनको ज्ञान अमृत प्राप्त कितनी है ॥२॥
फिर याद आती बात उन चार आंधों की
प्रयास किए थे कभी हाथों को जानने की

हाथी अंगो को अलग अलग पकड़ के दावो किए थे कि हाथी है इसी प्रकार के 11311 ब्रह न साकार है, और न निराकार है केवल जानिए उनको निम्न प्रकार हैं हर्य अहरय या अन्य जो भी आकार हैं उनमें किसमें नहीं ब्रह साझात्कार हैं 11811 जगत में जितने सारे रूप विखरे हैं केवल उनके प्रगट होने के स्तरे हैं स्थूल सूदम या सूक्ष्म रहित जो काएं हैं जान सकेंगे, जेसा जिनकी च्रमताएं हैं 11811 सन्यासी वेचारा कर क्या पेट बोरा जब कस जाता है वेचारा हिर भी करे क्या

वेचारा हिर भी करे क्या ढक्कन टेरिन का लग जाता है पेट भरने की दौर चली है वहम उपर उठने लगती है वटोरने की दौर चलीं है ॥१॥ सत् भावों को चाद जाती है ॥२॥ मोह का जाल विछ जाता है

विमाग भी नाली हो जाता है परा जैसा ही खाता सोता है। परा जैसा ही मर जाता है।

#### रोजा

रोजा का मतलब सीख लिया । रोजा वालों को भी देख लिया ॥१॥ वन्दे। मन का रोजा नहीं करते है । केवल श्रम्न का ही रोजा करते हैं ॥२॥
ऐसे में रस्म तो श्रदा हो जाते हैं ।
पर मन मिलन ही रह जाते हैं ॥३॥
हमेशा जो मन का रोजा करते हैं ।
श्रम्न से दर मन में ही समा जाते हैं ॥४॥
सव कुछ मनोमय हो जाते हैं ॥४॥
वायु से भो जैसे मन द्रुतगामी है ।
भक्तों में वैसे मन ही सत्यगामी है ॥६॥
मन के सिवा बाकी सब भूठा है ॥७॥
चाहें बखाने कितना ही श्रनुठा है ॥७॥

नोट:-मन का रोजा=वुरे ख्यालों से परहेज । मन में समा जाते हैं - अल्हा के विशाल मन में अपना मन समा जाते हैं । मिलन= मैला, कुचैला । सत्य - real. Supreme Power

#### रोज

कुल धर्म अपने जन्म का निजी धर्म है। जिसके लिए पिता ही सिखाते मर्म है॥ ठीकेदोरों की नहीं कभी ईतजारी है। कुल के पूजा के खुद ही अधिकारों है॥ माता पिता ने जो तुभे यहां अवतारा है। पूजा किए विना पुत्र को नहीं उद्धारा है॥ िरत - भक्ति एक देविक थिष्टाचार है। रोज की जिंदगी का ही ऋमुल्य आचार है। इसको निभाना पुत्रों का एक धर्म है। करने योग्य कर्मी में से एक कर्म है।

#### अपना सम्मान

इम रुद्वादी है। हम पीड़ीबादी हैं ॥ यह बात सही है। त्रमु भी तो वैसी है ॥ नकल बाज आए हैं 1 आप भी हो गए हैं ॥ उनका वदला ढंग है 1 चदला नाम का रंग है ॥ हमारे तो पिता माता ईश्वर ईश्वरी हं 1 पति पत्नी भी आपस के ही पुजारी हैं ॥ तन सन आत्मा से संबध अपनों का है। स्वर्ग नरक में भीं संबंध अपनीं का है 11 त्राप तो अकेला गैर का भजन करते हैं। जैसा पशु मैदान में अकेला चरा करते हैं ॥ पति पत्नी होकर भी अलग अकेला है। मां वाप के सन्तान होकर भी अकेला है ॥ वताइए वदलकर भी आपको क्या सम्मान हैं ? जिद्गी के बन्दना के बाद आपका पुजारी कीन है ?

#### अता पता

उस व्यक्ति को जब देखा जाता है है हैं। हालत तब अजीब हो जाती है हैं। जो जब जहां पहुंच जाता है । वह वहां बैसा ही बन जाता है । अपने के पर्व की याद छूट ज'ती है, । जाने के बाद का भय दब जाता है । धिन्तु समय जब आ ही जाता है । असलीयत का पता हो ही जाता है । एनः मुसिको भवः तब हो जाता है । पर कुटिल भाव से जो जीता है । सबके नजर में तुन्छ हो जाता है । सुख से हर छए। वही जीता है । सुख से हर छए। वही जीता है । सुख से हर छए। वही जीता है । सुस से जो सबको खुरा करता है ।

मुहुर्त

दिन दिन का दिन चर्जा सालों में गुजरा । साल साल का साल चर्जा मुद्यों में गुजरा ॥ इक समभ में आया नहीं कैसे गुजरा । किन्तु अन्त हुआ नहीं जिदगी का माजरा ॥१॥ पूर्वान्ह वो अपरान्ह बैठ कर गुजरा। और रात कोठरी में लेट कर गुजरा॥ यह रात और दिन क्या मँहगा गुजरा?? नहीं नहीं यह तो बहुत सस्ता गुजरा॥॥

जैसे आदमी रात दिन खाते सोते हैं। काम अधिक एक व्याभिचार करते हैं॥ वैसे पशु पत्ती भी तो करते रहते हैं। वोलिए, कौन किनका नकल करते हैं??३॥

देखा, त्रादमी मुहुर्त्त में विशेष खाते हैं।
पशु पक्षी मुहुत्त विना खोजा करते हैं।
चाँद स्रज के दिन गिनती करते हैं।
क्या इसी से ज्ञानी विशेष बन जाते हैं??४॥

कोई दो पैर के हैं, कोई चार पैर के हैं। कोई बटोरते हैं, कोई रोज खोजते हैं॥ काल के नीचे जमीन पर सभी खाते हैं। इससे भी विशेष क्या-और होते हैं ??४॥

शुभ दिन शुभ मुहर्तं विना जन्मते हैं। किन्तु शुभ दिन शुभ मुहुर्तं गिनते हैं॥ अपने कर्मों को तो कभी नहीं बाचते हैं। पर विधाता के शुभ दिनों को बाचते हैं।।६॥ विधाता विना वाच के ही दिन बनाते है।

श्रादमी वाच के उसे इस्तेमाल करते हैं।।

फिर भी वाचने वाले यहां दुःख पाते हैं।

सिर पीट-पीट कर ही श्रांसू बहाते हैं।।।।

ईश्वर ! वैसी स्थिति जब होतीं रहती हैं । तब भी क्यों चे बासना नहीं छोड़ते हैं ॥ तो क्या चे मंहगे दिन नहीं गुजारते हैं । क्या दुष्कर्मी वाचने के फल नहीं खाते हैं ॥=॥

मुहुर्त बिना गौनम गढ़ से भाग गए। त्रीर शुभ दिन विना ही ज्ञान भी पा गए॥ ज्ञान से संसार को वे जगमगा गए। मुहुर्त बाले जहां के तहां दवे रह गए।।।।।

श्रादिमियों में जो कोई कुज़योगी होते हैं।

मुहुर्त विना श्रासमान में विराजते है।।

भले देह, उनके, भूमि पर चलते हैं।

पर चित्त शून्य में ही विहार करते हैं॥१०॥

ये सूरज चांद्र के थहां प्रकाश पाते हैं।
उनके बिना ही बहां वे उजाला पाते हैं।।
वे लोक परलोक एक आंगन पाते हैं।
जिसके बीच में लकीर भी नहीं पाते हैं॥११॥

काल के पार काल रहित में मिल जाते हैं। काल के अन्दर निज कुत में जन्म लेते हैं॥ कुत से कुतेम्बर तक वे आते हैं जाते हैं। छुत कोल का सिलसिला ऐसा ही होते हैं॥

-:-

नोटः — कोई दिन कभी भी एक समान, किसी के लिए भी नहीं हो सकते हैं। जैसे — सोम, सोम, एक समान नहीं हो सकते हैं। मंगल मंगल या बुध बुध एक समान नहीं हो सकते हैं। काल के अन्दर- जन्मने बाले काल के अन्दर ही जन्मते हा। काल रहित - जो जन्मते ही नहीं है, वे काल के पार (beyond time or timeless) हो जाते हैं। हे पुत्र! काल के अन्दर से काल के पार। काल रहित में पहुंचने के लिए सूकमें युक्त साधना की जिए। आपको मुहुत की कोई आवश्यकता नहीं होगी।

# हरिजन और मन्दिर

यह कोई चोट नहीं किसी भी व्यक्ति पर । चोट है केनल हर के सत्य की उक्ति पर । १॥ मन्दिरों के पूजारी कहलाते हैं ब्राह्मण ! मन्दिरों से तिरस्कृत कहोते हैं हरिजन ॥२॥ वड़ी अजींव लगती ये परिभाषाण हैं । जान वृक्तकर ठुकराते मानो आशाण हैं ॥३॥

एक पूर्ण समक्त के हो जाते घमएडी हैं। दूसरे निम्न समम के हो जाते शिखणडी हैं प्रशा दोनों गुण उपयुक्त नहीं ये शास्त्रोक्ति है 1 त्रज्ञ को जान सकने के ये गुण अभ्यूक्ति है ॥१॥ तप के विना जान सकते नहीं ब्रह्म की 1 योग विना पहुंचा सकते नहीं मन को ॥६॥ त्राप न तो योगी हैं, त्रौर न तपस्वी हैं। चाल ढाल से भी लगते नहीं तेजस्वी है ॥७॥ तव स्वयं को ठगने और ठगाने समाज को 1 कैसे कोई कहाते हैं ब्रह्मण अपने की गाना जो ब्रह्म में ही देखते है सभी जीवों की। सभी जीवों में ही देखते हैं जो ब्रह्म को ॥१॥ ऐसे गुणी कहाते नहीं ब्रह्मण स्वयं को 1 अनायास ही लोग वहते ब्रह्मण उनको ॥१०॥ महात्मा जब कह र ए आपको हरिजन 1 क्यों, नहीं, हर में जगाते हैं अपनापन 11११11 न डोम, चमार, मेहरा और न पासवान 1 एक शब्द में समाएं हम सब हैं हरिजन 11१२11 मत्र पीड़ा हरन करते जो हिर कहाते हैं। जन पीड़ा हरते जो हरिजन कहाते हैं ॥१३॥ स्वार्थ हीन जनसेवक जब विदा होते हैं। तप के विना भी स्वतः ही ब्रह्म पा जाते हैं 117811

किन्तु जिन्दगी में ब्रह्म स्पर्श जो पाते हैं। सही में बड़ा को वैसे ही योगी जानते हैं ॥१४॥ इसी कारण तो रामों यह शिचा दे जाते हैं। जिसे अपनाते ही ब्रह्मण वन जाते हैं ॥१६॥ शरीर से बड़कर कोई मन्दिर नहीं है। शरीर के जीव जैसी भी कोई देव नहीं है ॥१८॥ ब्रह्म के शक्ति के अंश ही देह के जीव हैं। सभी जीवों के जीव ही वे परम जीव हैं ॥१५॥ अपनी जीय ही किन्नर देव बन जाते हैं। स्मसान में महादेव भी उन्हीं से खेलते हैं 119811 अतः निज देह के निज देव की चिन्ता करें। नाखुश हो भाग न जाएं उसीकी चिंता करे ॥२० स्वच्छ देह के शुद्ध कर्मों से वे खुश होते हैं। गन्दे देह के गन्दे कमों से नाराज होते हैं 11२१11 यही जानके ज्ञानी स्वयं संतुष्ठ होते हैं। मन्दिरों का कभी नहीं परवाह करते है 11२२11 निज देह में देवों की जो पूजा करते हैं। महादेव का भी अन्तः पूजा करते हैं ॥२३॥ देवों का शास्त्र संगत एसी पूजा जो करते हैं' 1 जात से परे ब्रह्म स्वरुप हो जाते हैं 112811 ऐसा ही आत्म विश्वास क्यो नहीं जगाते हैं 1 ऐसी भत्तिसे जग को क्यों नही चौक ते हैं ॥२४॥

न कोई ब्रह्म्, न कोई हरिजन है। कर्म के मुताबिक सभी पाते सुखी जीवन है 1२६1 लेकिन उत्तमों में भी उत्तम वही जन है 1 जो बनाते अपने घर को ही तपीवन है ॥२७॥ देह की, मन की वो कर्म की पवित्रता को 1 घर की रसोई की, वो वस्त्र कीं सफाई को 11४-11 हरदम कायम रखते जो आदम हैं। सही में बनाते ऋपने घर को ही धाम है ॥२६॥ ऐसी अवस्था में जो मनाते कुलधर्म है 1 कहते उसी का संसारिक जिंदगी पूर्ण है 113011 जो इस सूक्त का रोज मनन करते हैं 1 मन प्रफूलित स्रोर सरल हो जाते हैं 11३१11 जन्म मरण के वंधन से मुक्ति पा जाते हैं। जीव सहित शरीर भी अमर हो जाते हैं ॥३२॥

\_ : \_

#### य ह ण

यहां आने के पहले का पता नहीं है 1 यहां से जाने के बाद का भी पता नहीं है 11811 आने जाने के बोच का पता यही है । हक किसी एक दम्पति के पुत्रनयी है 11811 इसके बाद में क्या है ? हमें पता नहीं है। पर बड़ा होकर हमारा पता यही है।।३॥ हम ब्रह्मण क्षत्रिय बैश्य और शुद्रा हैं। जैसे कि मानो टकसाल के ही मुद्रा हैं॥४॥

यह जात का बात क्या, कुछ भी सही है ? जिसे समाज ने हमेशा बहुत कही है ??४??

जैसा हमने अब तक उसे समका है।
निश्चय हो हमने गृहत सनका है॥६॥
हरेक के जिंदगी का सही बात यही है।
जिसे ऋषियों ने शास्त्रों में पहले कही है।।।।

चित्त शरीर में जब प्रवेश पाता है।
पूर्व के जन्म का छाप लेकर ही आता हैं।।
अतः बालक अपरिचित ही जन्मता है।
चाहें किसी के घर में ही वह जन्मता है।।।।

यद्यापि अपनी मां से वह जन्मता है।
प्रथम गोदी चमईन का वह पाता है।।१०।।
भाग्यशाली तो वही पुत्र कहलाता है।
जिनको प्रथम गोदी मां का ही मिलता है।।११॥

अशुद्ध मान उसे अलग रखा ज.ता है। छट्टी में शुद्ध कर ही चुम्ना किया जाता है।।१६।। अशुद्ध जन्म से हम होते शुद्ध जन्मा है। इसी से तो कहलाते हम द्विजन्मा हैं।।१३॥

बालापन के बाद जो किशोरावस्था है। सही में ज्ञान पाने का यही अवस्था है ॥१४॥ वैदिक ज्ञान जिनको होता क्षिप्र है। उसी को लोग सम्बोदन करते विप्र हैं॥१४॥

इसके आगे जब पाते ब्रह्म ज्ञान हैं। लोगों के द्वारा कहलाते ब्रह्मण हैं ॥१६॥ अज्ञान का लगा समाज में ग्रहण है। ठीक बेसा, जैसा सन अस्सी का ग्रहण है॥१७॥

हरेक के जिंदगी के वही चार स्तरें हैं।
पर साधना के द्वारा हो पाते उच्च स्तरें हैं।।१६॥
हम फूठों की सी धरती पर छितरे हैं।
जैसे चांद तारे आसमान में विखरे हैं।।१८॥

प्रथम जन्म के सभी होते शुद्र जन हैं। ब्रह्म ज्ञान पाकर ही बन जाते ब्रह्मण हैं॥२०॥ नोट-आने = जन्मने । जाने = मरने । यहां = इस लोक में।

Note-Stages of life-

Sudra-by birth. Dwija-after the purification ceremony. Vipra-when ve.sed in Vaidic knowledge. Brahmana-when Brahma is known and experienced.

किन्तु केवल ब्रह्मण शब्द से किसी को इस शरीर की जिंदगी में फायदा पहुंचने की उम्मीद नहीं है। केवल कर्म शब्द से ही फायदा पहुंचने की उम्मीद है। और जिंदगी के बाद जीव (आत्मा) के जीव में कर्म एवं ब्रह्मण शब्दों के सयोग से ही फायदा पहुंचने की उम्मीद है। इस कारण हरेक के जिंदगी में कर्म एव ज्ञान का संयोग होना ही चाहिये।

-:-

# प्रेमिका से

कहीं दूर के स्वतंत्र मन से,

तुमने मुमसे प्यार चाही।१।

या निकट के मजवूर मन से,

तुमने मुमसे प्यार चाही।३।

कि तु सरछ किशोर मन से,
न समका कि तुमने क्या चाही।३:
या संस्कारहीन संगति से,
न जाना कि तुमने क्या चाही।४।

पंडित ने राँख बजाया,

क्या ध्विन कहीं टकरायी। १।

मंडप के करतल ध्विन,

शायद दिलों को न छू पायी। ६।

पर एक दूसरे को मिलाने,

लोगों ने बहुत भीड़ लगायी। १।

पंडित सहित हरेक ने,

खुशियों की खूब धूम मचायी। ६।

मुहुर्त बिना जन्मे दो काया,
आखिर मुहुत में मेल खायी। ६।

यह जुड़ा सम्बन्ध कायों का, मैं न समभा मतलब इसका।१०।

दिन बीते वो बीती घड़ियाँ, उम्र के साथ ही बीती खुशियां।११। पर एकान्त के चिन्तन से,

जो ज्ञान अभी जिंदगी में पाया।१३। मैंने स्वार्थवश ही तुमसे,

मर्द होने का एक छाभ उठाया। १४। पर पाप भरा मन से,

दो चितों को न मिला पाया।१४। ऐसे में केवल तुमसे

भैंने तन का ही कम्पन मिटाया।१६। चारो ओर जब भैंने देखा,

अजब है यह दुनियादारी,

मिलती है जहां काया से काया ।१८। फिर फायदा उठाती है जहां,

कोमल काया से कठोर काया।१६।

मर्द के पशुवृत्ति के सामते,

उसने भी मात्र मुक कर शर्माया।२०। दुःख का समय आने पर

आंस्रू तक भी न गिरा पाया।२१। पर बदले में पिंड छुड़ाने

कोमल काया को उसने फेंक बहाया। २२।

दोष केवल इतना ही था,

हमने आत्माओं को नहीं मिछाया।२३।

दोष केवल इतना ही था,

पहित नेभी चितोको नहीं मिलाया १२४।

वंसा किए बिना मिछकर,

क्या-हमने अपनौं को नहीं ठगाया। १५। वेंसा करके हे भगशान,

क्या-हमने तेरा रोष नहीं जगाया। २६। इस दुनियां में आने का,

क्या हमने अपना मजाक नहीं उड़ाया ।२७।

विधाता की रीति सदा,

कई युगों से है, होता आया। २८। अपने आप आती जाती है

पंच तत्वों का यह नर्म काया। २६। हाँ कोई आगे कोई पीछे

विदा होते लेकिन सभी काया।३०। सुन्दर से सुन्दर तक भी

अभी तक नहीं ठहर पाया।३१। ऐसा जानकर भी मिलन का

मतलब कोई नहीं समकाया। ३२।

पिंत ने भोली भर कर कभी ताकने फिर नहीं आया।३३।

मिलन बिछुड़न के आंगन में
अपने की हम अकेला पाया।३४।
चलो आज करे हम निरचय
चाहे पहले छोड़े जो भी काया।३४।
तेरी आत्मा की मैं पूजा कह

जब तक रहे यह मेरी काया। ३६। मेरी आत्ना की तुम पूजा करो

जब तक रहे वह तेरी काया।३७ कायों से छूट कर अन्तिम में

मिलेंगे हमारी आत्मिक काया।३६। साथ चलेंगे मिलने उनसे जिसने हम दोनों को जन्माया।३६।

आस्माओं की काया में मिलकर छूटेंगे खुशी जो किसीने नहीं पाया ।४०।

नोट—सन् १६७३ के अगस्त में, बैसी (पूर्णिया) के निकट, फरमान नदी के पुछ के एक खम्भा में अटकी एक अनजान नव युवती की छाश को देखने से जगी भावनाएँ। उसी की यादगारी में।
नोट - तुमने, मुक्तसे, मैं एव मैंने, से मतलब है एक अनजान
पाठक। पद्य १ से ४ तक गन्धर्व विवाह और १ से ६
ब्रह्म विवाह से सम्बन्धित है। आत्माओं का काया—
परमात्मा कौ परम सूक्ष्म काया।

### अकेला

आदमी ने आदमी को मिलाया, और समभा कि हमी सब कुछ हैं। एक नर ने भी नारी को पाया,

और समभा कि हमी सब कुछ है। इसी कारण होते हैं जग में,

जात कौम बनने के कई दुरुड़े। इसी कारण होते हैं जग में,

भाईयों के संग भाईयों के भगड़े।

पर बात यह निश्चय जानिए,

गिरोह में भी आप नहीं कुछ हैं। फिर इससे आगे की जिंदगी में,

नारी संग भी आप नहीं कुछ हैं। इसी कारण तो छोगों को, अरेले ही यहां से जाने पड़े।

स्वर्ण सुरा और सुन्द्री विना कत्रगाहों में आखिर लेटने पड़े। लेकिन एसा भी तो नहीं होता शुन्य, महाशुन्य में भी नहीं बुछ है। संसार के प्रलोभनों से परे स्वच्छ जीवन में भी नहीं कुछ है i इसी कारण तो त्रासमान में जग के मालिक भी है अकेले पड़े। इसी से तो उनके दुतों को भी अकेले ही आने और जाने भी पड़े। वैसा तपस्त्री ही जानकर उनके जैसा अकेले सब कुछ हैं। ही गृहस्थ वैसा जानकर योगी हो दुकेले भी सब कुछ हैं।

-:-

ये भावनाएं दिनांक २३/८/७६ को वस सर्विस द्वारा पटना पहुंचने के समय मन में जगी थी। नोट:— मालिक - ईश्वर । उनके - ईश्वर । योगी - कुलयोगी गृहस्थ कोल सब कुछ हैं। अन्य नहीं कुछ हैं।

#### Question ?

Why have you admired female form more than the Male form?

Don't you know Male is Superior to female?

asked Shri Rameshwar Birua,

My dear brother, listen me patiently. It is because, female form is more active in Creation, rather than the male form. This is erident from the fact, that the Male can not get excited without a femal.e

A midst the fragrance of specially created Spring, the Cupid appeared before Lord Shiva in the form of a Kamini, to arouse His excitation.

Answered Ramo, and his elder brother kept silent.

Note: Cupid - God of Love. Kamini - Lust ful woman.

### ना रो

यह किसने कहा हे अर्धनारीश्वर कि नारी रूप है तेरा अवला। किसने कहा किस्मत में यह केवल आंसूओं का है बुलब्ला। होगा किसी कहा ने यहां देख कर समाज का सिलसिला। नहीं जाना वे स्रिहिट तेरा त्राखिर सव तो है मनचला। सन्तोष रहित लोलपता वसतो है जिनके दिल में । स्वार्थ दुधित यक्त भावना की कालिख है जिनके मन में। से इन्द्रियों पराजित दशों है जिनके दिमाग में । वेचारे समभते कैसे शक्ति, बला अवला है नारी में। की सोनार लेती परीचा सोते यंगेठी के याग में कर गला। वोरों देंब, लेती परीचा मोहक नारी से कर मुकावला । दे स्विए महाशय. सामने नारी के लचक चालों की कला। क्या दहल जाता नहीं आंधी विना आपका दिल भला। ऐसे में सोचिए श्चव जरा नर रूप ही जब है सड़ा गला। फिर कैसे कहते तब महाशक्ति के नारी रूप है अवला।

नोट: — महाशति-Supreme Power. ऋघ नारोश्वर- One none-dual (stage in the evolution of the Supreme; in which the supreme is neither male not female)

वीर भाव—आदमी के तीन भात्र होते हैं। (१) पशु भागः,
(२) वीर भाव, (३) दिव्य भाव। साधक कमोन्नित
से पशु भाव से उपर वीर भाव में पहुंचता है। और
पशु एवं वीर भावों से लड़ाई करते हुए बीरता के
साथ दिव्य भाव में पहुंचने का कोशिश करता है।
दिव्य भाव में पहुंचकर वह देव हो जाता है।

### —ः चिंत नः —

मैं किनके मर्जी पर जाऊंगा ? कहां जाऊंगा ? किनके पास पहुंचुगा ? ऋौर किनमें प्रवेश करूंगा ?......

जाहिर है कि एक मालिक कहीं पर है, जिनके मर्जी से जिनके पास से, संसार में सभी आते हैं....जीते हैं....जाते हैं। किन्तु जिन्दगी से विदा होकर, पहुंचने का ठिकाना तो,

साधारण जन, जान नहीं पाते हैं। पवित्रता में जो योग करते, हैं, सन्यासी होते हैं—बही जान पाते हैं। मृत्यु के समय

भिन्न धर्मों के ठीकेदार सहित सभी सगे सम्बन्धी, खड़े देखते रह जाते हैं। एक बार सिर उठा, उपर को ताका फिर लढ़क गया। आमतौर पर सभी साधारण जन, इसी प्रकार ही, शरीर त्याग कर विदा होते हैं। और विवेक ज्ञान विना अ धकार में ही खो जाते हैं। फिर तो, उत्तराधिकारी भी, उनके सम्बन्ध में नही जान सकते हैं। क्योंकि उनका खोज नहीं कर सकते हैं।

किन्तु माता-पिता के सिलसिले में पित्तरों के पुजारी, सुशील कुलाचारी पुत्र का विदाई दूसरी तरह से होता है। वे जिन्दगी को याद करते हुए यह कह कर विदा होते हैं—

त्राल विदा ऐ प्यारा संसार । हैं ! प्यारी मां ध्यारा धरोहर ॥ पाली थी मुम्मे लहलहाकर । फुसलाई थी दूध पिलाकर ॥ मातृ शृण का बोम लाद कर । देखा लूं तुम्मे में अन्तिम वार ॥

विदा लेने के इस वेलां में, श्रपना ध्यान; इस संसार ( मृत्युलोक ) से उस संसार ( परलोक ) में ले जाते हुए.....

पहुं चु दिन्य मां के गोदी पर। कहते जिसे मालिक ईश्बर ॥ माँ दिब्य ! स्वयं में एक हो कर। कहलाते हैं, अर्थनारीश्वर ॥ मेरे अन्तिम निवास के घर। अपना एक दूत भेज कर ॥

विदाई की वेदना न करा कर।
तिए जा मुभे फुसला कर ॥
यहां से वहां - वहां से यहां - दोनों लोकों में, अपना
ध्यानको प्रसारित करते हुए, और बची कुची द्विविधाओं पर चिंतन
करते हुए - कुलाचारी......

इतना तक तो आया मन पर।
तेरे सम्बन्ध का ज्ञान है अपार।
लोकन यह न आया जी पर।
सममाया न कोई यहा पर ॥
केवल एक तेरी मर्जी पर।
जब आना जाना है धरा पर॥
तो माँ ! धम के ये ठेकेदार।
मनमौजी के नियम हजार॥
लादे थे कमर कड़ी कस कर।
अपनी मर्जी से स्वयों - दूसरों पर॥

इसी संशय की पृष्ठभूमि में भूलता हुआ, अपना मन को बटोर कर, दिव्य माँ में ही केद्रीभूत करते हुए—हुलाचारी…

जाता हूं माँ, बुलाहट पर 1 उलमन यह समभे वगैर 11 क्यों—ये बनते हैं ठीकेदार 1 करने को धर्म का न्यापार 11 क्या—माँ के गर्भ से बाहर 1 जन्मे थे कहीं ये ठीकेदार 11

क्या-माँ के गोदी से हट कर 1 पते थे नली के किनारे पर 11 क्यों - शर्माते हैं सयाना होकर 1 होठों पर लाने को माँ का स्वर 11

अन्यक्त आनन्द और शांनि के साथ अन्तिम ज्ञण गुजारते हुए, अपनी आँख एवं अन्तिम सांस बन्द होने के पहले ये हिदायत कह जाते हैं ......

शान्ति भिलेंगी नहीं कहीं पर ।
खुलेंगे नहीं स्वर्ग के भी द्वार ॥
पायेंगे कनम कदम पर ।
दुःख दर्द वैसे अधम नर ॥

अलिदा, ऐ, प्यारा संसार 1 चला मैं, माँ के बुलाइट पर 11 स्रोम, शांति शांति सांति ......

-:-

नोट: — माँ - प्राकृत माँ, श्रपनी माँ ! माँ - घरती माँ ! माँ - दिव्य माँ - सभी माँश्रों की माँ - सभी की माँ ! हरेक हम सभी की तीन माँ हैं !

मेरे पूज्य चाचा स्व० परदान विहवा के मत्यु के सम्बन्धित, उन्ही की समर्पित । चाहे जिस भिन्न धमें के बहकावे में भी कोई हो— इतनी बात तो सत्य है, कि हम सभी यहां की जिन्दगों में जब उतरते हैं, तो अपनी माँ की गोरी पर उतरते हैं 1 याने अवतरित होते हैं 1

उसके बाद जिन्दगी भर धरती माँ के बृत स्थल पर बिहारते हैं। अपनी माँ का दूध बचपन में पीते हैं। और बड़ा होकर धरती माँ का दूध, अन्तों के रूप में, फलों के रूप में, हम खाते हैं। यहां की मृत्यु के बाद, वहां (परलोक में) हम पुनः जन्म लेते हैं। और दिव्य माँ (Divine Mother) की गोदी पर पहुंचते हैं।

अतः हमारी तीन माँ हैं। ऐसा ज्ञानी कुलाचारी पुत्र को फिर मृत्यु का भय हीं, क्या भय हैं ? मेरे चाचा जी ने जाने की प्रवल इच्छा प्रगट की थी 1 और हमारे नहीं चाहने पर भीं; वे स्वेच्छा से चले गये हैं 1 अतः उनके इच्छा की ही जीत हुई थीं।

### धार्मिक लक्ष्यों की सीमा

साधारण तौर पर, विभिन्न प्रचित धर्मों के अन्तर्गत बहुत सारे धर्मावलिम्यों के लिए—स्वर्ग की प्राप्ति, मोच की प्राप्ति—धार्मिम लच्य की एक सीमा है 1

इसये लिए आधार भूत ज्ञान—अक्छे कर्मी के द्वारा स्वर्ग को प्राप्ति है। मोज्ञ की प्राप्ति है। और बुरे कर्मी के द्वारा नरक की प्राप्ति है। त्रीर उन भिन्न धर्मों के, कुछ धर्मावत्तियों ने जैसा बताया, कि स्वर्ग, मोत्त एवं नरक के आगे तो ग्र्न्य (void) है। कुछ नहीं है।

इसी तरह के विश्वास पर ही. साधारणतया बहुत सारे लोग जीते हैं। और कर्म करते हैं। दैंनिक शारीरिक कर्म करते हैं। क्योंकि इतना तक का ज्ञान, हरेक व्यक्ति के लिए विना मेहनत का ज्ञान है। महज मामूली धार्मिक चर्चाओं में प्राप्त होने वाली ज्ञान है। अतः एक अन्दाजो ज्ञान है। क्योंकि इतनी भर के ज्ञान से सृष्टि के प्रति अपना कर्व व्यासमम में नहीं आ सकता है।

स्थिति को एक मुस्त में इस प्रकार भी समभा जा सकता हैं। नीचे से ऊपर:—

### — है शून्य है — इसके धागे तो केवल—

| स्वर्ग है | मोच्च है | नरक है । |
|-----------|----------|----------|
| :बाद      | बाद      | बाद ।    |
| के        | के       | के ।     |
| मृत्यु ।  | मृत्यु   | मृत्यु । |

श्रगर इसे सही मान लिया जाए, तो वैसी हालत में, वैसे भिन्न धर्मों के श्रन्दर, किसी श्रनुयायी की श्रात्मा मृत्यु के बाद स्वर्ग या नरक में, सदा के लिए श्रटक जाती है। या पुनर्जन्म से परे, उसे मोच भी मिलता है ती शृन्य में, ब्योम में, सदा के

लिए खो जाती हैं। या मृत्यु के बाद, उनकी आतमा का जन्म पुनर्जनम भी हो रहा हो तो, उसका अन्दाज, उसका पता, उसी के उत्तराधिकारी को नहीं हो पाता हैं।

एसा लगता हैं कि आसमान में, व्योम में, अन्तिरित्त में, स्वर्ग में एवं नरक में मृतकों के आत्मा-शालाएं हैं। ठीक बैसा ही जैसा कि जमीन पर शहरों के निकट बुढ़े पशुत्रों के लिए गोशालाएं हैं। और फिर मोत्त तो मृतक के आत्मा के मुक्त हाने की एक ऐसी स्थिति है, जिसमें सदा के लिए किसी से कोई लगाव नहीं है।

ये सभी ऐसी स्थितियां हैं, कि जिसमें मृतक के उत्तरा-धिकारीं सम्बन्धीं, पूजा, प्रार्थनों, होम, यज्ञ के धार्मिक विधियों के बल से, मृतक शरीर से मुक्त ब्रात्मा को गन्तब्य स्थान तक पहुंचा देने का कोशिरा करते हैं। ब्रात्मा को इस खूंटा (मृतक के शरीर) के ब्रूट जाने पर दूसरा नयो खूंटा (नया शरीर) पकड़ा देने का भी कोशिश करते हैं। गरूड़ पूराण के विधियों के द्वारा कोशिश करते हैं। इन प्रयासों में सफलता मिलती हो या नहीं मिलती हों, पर यह निश्चित है कि उत्तरा-धिकारी अपने यहां से मृतक आत्मा को पंडित, मौलबी एवं पादरी के जरिएं, अवश्य खदेंड़े देते हैं। चाहे मृतक आत्मा जहां भी पहुंच जाएं।

ठीक वैसा हो जैसा, बुढ़ा वैल एवं बुढ़ी गाय को घर का मालिक, अपने घर से, नौकर के जरिये, निकट के गोरिचिणी में खदेडवा देते हैं। और उसके बाद कोई खोज खबर लेते ही नहीं हैं। उन्हें पहले के अपने मालिक से एवं अन्यों से कोई मतलब ही नहीं।

उसी प्रकार उत्तराधिकारी भी, स्वर्ग के आत्मा-रिच्छा के पास उनका निज सम्बन्धी आत्मा पहुंच गया हैं अथवा नहीं, सही हालत में है अथवा नहीं, इसका पता लगाते ही नहीं है। जब पता लगाते ही नहीं हैं तो आत्मा रिच्छा से अपने सबंधी आत्मा को हिफाजत के साथ रखने के लिए आग्रह करने का सवाल ही नहीं उठता है।

श्रव जरा सोचिए कि वैसे मिन्न वर्मों में धार्मिक श्रास्था (faith) रखने वाले श्रनुयाथियों की श्रात्मा श्रों की, मृत्य के बाद क्या दुर्द शा होती होगी, श्रन्दाज नहीं किया जा सकता है। श्रार यही स्थिति श्रापको सुहाता है, तो उसी तरह के धम मिष्ठा में, श्रापको पड़े रहना चाहिए। क्योंकि, उसी तरह के स्थिति के श्राप भागी हैं। स्वर्ग; नरक एवं मोत्त के प्राप्ति का इन्न देने वाली भिन्न धर्मों के श्रनुयायी श्रपने लच्च की पूर्ति के लिए:—

- (१) अवतारी, पैगम्बर, एवं ईखर पुत्र को ही इष्ठ देव बनाकर एवं मानकर, उनका संरत्त्रण, उनका मदद, पाने की कोशिश करते हैं।
- (२) उनके जिन्दगी के चरित्र से सम्बन्धित प्रन्थों का ऋष्ययन करते हैं। उनके नाम का भजन कीर्तन करते हैं।
  - (३) उनके नाम पर चलाए जारहे संस्थाओं के मन-गड़न्त

नियमों के मुताबिक, रहन-सहन खान-पान, के रस्म रिवाजी में अपने को ढालने का कोशिश करते हैं।

(४) उन्होंने जो किया था, उनमें से, कुछ सरत कार्यों को नक्ल कर अपने जिन्दगी मैं दुहराने की कोशिश करते हैं।

उसी तरह के जिन्द्गी के, एक दायरे में, काम करते हुए, संसारिक ब्यवहार करते हुए, गैर-सम्बन्धी अवतारियों से, पैगम्बर, से, ईश्वर पुत्र से, तपश्चियों से, अपने लक्ष्यों को प्राप्ति के लिए आशीर्वाद पाने की उम्मीदे करते हैं।

श्रतः इसमें, एक सीमित समभदारी है, सीमित ख्याले है और इन्हीं के अन्दर एक सीमित लदय है। ज्ञान रहित, वुद्धि से इसमें, केवल दूसरों (पंडितों, मौलवी एवं पादरी) का अनुशरण करना है। तर्क के बिना ही, अनुशरण करते जाना है, और तक के विना ही मानते भी जाना है।

क्योंकि वैसा ज्ञान देने वाली भिन्न धर्मों के अन्दर-पुत्र के द्वारा वित आत्मा को, मात आत्मा को, स्वर्ग में, नरक में, शून्य में एवं व्योम में, खोजने, और खोजकर, सदा सम्पर्क वनाए रखने, और अपने ही रसोई में बुलाकर, सदा भोजन पानी आदि के भोग अर्थण से सदा सेवा करते रहने का धार्मिक विधान नहीं है। ऐसे में दिवांगत माता विता के आत्माओं से पुत्र का आत्मिक सम्बन्ध बिलकुल दूट जाता है। और वैसा मत अपने ही निज सम्बन्धियों से स्थायी सम्बन्ध बिच्छेद हो जाने का एक कारण है। अपना अपनी अलग व्य बहार हाने का किन्तु यहां सोचने की बात है कि अपने ही निज संबंधी माता-पिता एव अपने ही जन्म के सिल्लिसेले के अत्य पित्तर आत्माओं के साथ का अपना सम्बन्ध जब कटा हुआ है, उनके साथ का सन्पर्क ही जब सम्भव नहीं है, तो गैर सम्बन्धी, अहतारी पैगम्बर आदि महान आत्माओं के साथ अनुयायी का सीधा सम्बन्ध कैसे जुट सकता है ?

आदिवासियों — आपके अपने परिवार से, अपने वंश से, अपने कुछ से, छेकर दैविक कुछ के, कुछेश्वरी तक के विशाछ बृहद ब्रह्माण्ड के पूर्ण ज्ञान, जिसमें पित्तरों सहित सभी गहान आत्माएं सभी देव आत्माएँ सभा जाते हैं के मुकाबिछे में ये भिन्न धर्मों के सीमित ज्ञान, क्या नगण्य सा नहीं मालुम पड़ते हैं?

सृष्टि के प्रथम आरम्भ होने के दिन से, आपके ही पूर्वजों के सिल सिले में, चली आ रही आपके पौराणिक परम्परा में, अपमे ही जन्म के सिलसिले के निज कुल के निज पूर्वजों के पूजा अर्पण का दैविक दृष्टि से जितना तक सँगत, जितना सुन्दर सा विधान है बैसा विधान कहीं किसी भिन्न धर्म में नहीं है। और इस विधान के अन्दर पूजा जितना तत्काल फलदायक है, वैसा कहीं नहीं है। भिन्न धर्मों में आत्मिक सिलसिला कहीं नहीं है, दैविक सिलसिला नहीं है। और आत्मिक सिलसिला के साध दैविक सिलसिला को जोड़ने का दैविक एवं धार्मिक विधान नहीं है।

ऐसे में अपने पवित्र परम्परा को त्यागकर, दूसरे क्षेत्र के

वृसरे गैर-सम्बन्धी, मात्र एक आत्मा का मात्र एक, भजन-कीर्त्तन; क्या जाने कैसा तो लगता है। बिलकुल असंगत सा लगता है।

अब, आप ही को विचार करना है, कि आपको, इतने मूल्यवान अपने ही परम्परागत कुळधर्म (Gene-Ism) में बने रहना उचित है ? अथवा सिल्लिसलाहीन, भिन्न धर्मों के नए ढांचे में आपको ढलना उचित है ?

भिन्न धर्मों में तो पता विहोन खूद आप ही ढळ कर जल जायों गे।

# —ः सिद्धान्तः —

बुद्ध का रास्ता गलत नहीं है । और न महावीर ही गलत हैं ॥१॥

वे त्यागी की बात बतलाते हैं। सन्यास की बात सिखलाते हैं।। सा

लेकिन आप तो शादी—शदा हैं। परिवारिक जिन्दगी बिताते हैं ॥३॥

ऐसे में उनके उपदेशों का । बचनों भजनों, आदेशों का ॥४॥

आप पालन नहीं कर पाते हैं। मात्र मुह में रटे रह जाते हैं।।।।

अतः साधुओं की सेवा कीजिये । जिन्द्गी का यों कर्त्त व्य निभाईये ॥६॥ लेकिन आप तो तभी आए हैं। जब माता-पिता तुभे बुलाए हैं।।।।।

> बुलाने का क्या प्रयोजन है। माता-पिता का क्या अरमान है।।।।

यह जानना ही तेरा धर्म है। इसे पूरा करना ही तेरा कर्म है।।ह।।

> पिता ने माँ को प्यार किया । माँ के मुरिकलों को दूर किया ॥१०॥

इस तरह मंच तैयार हुआ । आने का मार्ग प्रशस्त हुआ है ॥११॥

यह नहीं कोई अनीति है। एका की ऐसी ही रीति है।।११॥

ईश्वर सभी के जन्म दाता है। और सभी के पाछन कर्त्ता हैं।।१३॥

पर आपके तो माता जन्मदात हैं।
दूध पिलाकर पालन कर्त हैं ॥१४॥

ईश्वर की कृपा आई माता को । तो उसने धारण किया आपको ॥१५॥

> और ईश्वर की कृपा पाकर । माँ ने प्रगट किया तुमे धरा पर ॥१६॥

इसके अलावे भी क्या रिश्ता है।

अन्य रिस्ते जो बनाए जाते हैं। वे बनते और टूटते रहते हैं।।१८।।

आज जीते हैं या कल मर जाते हैं। इसकी क्या परवाह करते हैं।।१६॥

इस जन्म तो क्या उस जन्म में। इस लोक में तो क्या परलोक में।।२०॥

माता पिता का अपना रिस्ता है । किसी जन्म में नहीं ट्टता है ॥२१॥

इसी कारण तो में कहता हूँ । दायित्य निभाना समभाता हूँ ॥२२॥

तू जोवन भर का प्रण करें।

माता पितान कभी आह करें।।२३॥

प्राकृतिक तन या आत्मिक रहे। माता पिता कभी न भूखे रहें।।२४॥

> पवित्र रहकर पित्र रसोई करें। इसी का उनको भोग दिपा करें॥२४॥

न पूनान कीर्त्तन करना है। नित्य इसी का पालन करना है।।२६॥

> यही जीवन का एक धर्म है। अपने कुछ का अपना भी धर्म है।।२७॥

इसका जब आप पालन करते हैं। तो जीवन का कर्त्तव्य निभाते हैं॥२८॥ पित्तरों की जो सेवा करते हैं। ग्रात्मा को खुद ही शुद्र करते हैं।।२६॥

इसमें किसी का नहीं मुहताज है। अपने कुत का अपना ही नाज है।।३०।

जिनको जड़ में ही विश्वास है। उनको डाल से क्या मतलब है।।३१॥

जड़ से ही सभी रस पाते हैं। ऐसा कोल ही समभ पाते हैं॥३२॥

हाथी के पांव जब पड़ते हैं i अन्य पदा-चिन्ह छिप जाते हैं ॥३३॥

जितने सिद्धात बताये जाते हैं। कुल धर्न में सब समा जाते हैं॥३४॥

जो कुल धर्म नहीं करते हैं। मां-बाप का गला घोटते हैं।।३४॥

N PET DE WHEELS

ऐसे पापी जब चिल्लाते हैं। तो ईश्तर क्था माफ करते हैं।।३३॥

-:-

## सत्य एवं तथ्य की खोज

इन धार्मिक लच्च स्वर्ग, मोच एवं नरक के आगे शून्य है। यह वात सही है। लेकिन अधुरा हीं सही है। क्योंकि शून्य के आगे, उत्तरोत्तर उपर व्योम की ओर तो महाशून्य है। यही शून्य एवं महाशून्य तापरहित प्रकाश में हैं। श्रीर शून्य के बाद के महाशून्य में हीं, सृष्टि के सब बुछ है। इसी महाशून्य से ही सृष्टि के सब कुछ का अन्तिम अंत भी है।

लेकिन लोगों का यह धारणा गलत हैं कि मून्य में कुछ नहीं है। अगर इसे सही मान लिया जाय, कि शून्य में कुछ नहीं है तो महाशून्य में कुछ होने की बात की तो कल्पना ही नहीं की जा सकतीं है।

किन्तु आप इस बात को माने या नहीं माने, ये सब तो ज्ञान के आगे, कला ज्ञान और विज्ञान, के बहुत आगे, विवेक ज्ञान की वाते हैं। हमारे, आपके, स्थूल शरीर के मस्तिष्क के बहुत आगे, आत्मा रूपी सूदम शरीर के सूदम मस्तिष्क की वाते हैं। और उत्तम बोगियों के द्वारा, आत्मा के सूदम हिंद से देखने, और उसे सूदम मस्तिष्क में अनुभव करने के वाद, स्थूल शरीर के स्थूल मस्तिष्क के यादगारी में लाने और स्मृति में कायम रखकर, प्रवचनों में, मुंद से व्यक्त करने, एवं कारे कागज पर कलम से लिपवढ़ करने की वातें हैं। एक वाक्य में - अव्यक्त से व्यक्त करने की वातें हैं। इसी तरह के ज्ञान द्वारा, इसी तरह के सृक्ष्म अनुभवों के जरिए, चलिए आज हम जानें, कि तापरिदेत प्रकाश के महाशून्य में और उसके नीचे शून्य में, क्या-क्या है। कीन-कीन हैं।

सम्पूर्ण कुछ का विवेक ज्ञान प्रतिक्षण का पुत्र का ध्यान

Evolution of the Supreme Being महाशून्य के महा शक्ति के रुगें का क्रमिक विकास (१+२+३+४+)

ताप रहित

प्रकाश में (१) परः शिवः—सर्व शिक्तमान—परः त्रह्य हैं। काल रिहत है—बिस्तृत है—रूप रिहत है। नाम रिहत है। (Timeless) (Limitess) (Formless) (Nameless) इस स्थिति में स्वभाव से जब कम्पन पैदा होते हैं तो वे—(२) स्पन्दशील - शब्द त्रह्य - "वक" शब्द रूप में होते हैं (Vabrational-Brahm-in sound "Vak" form) इस शब्द के साथ ही प्रकाश निकल त्र्याते हैं। वही

(३) प्रकाश रूप - ऋर्धनारीश्वर - प्रथम एक प्रकाश रूपचित्त (त्र्यात्मा) है।

(Divine Light Form), Which is combination of Male and Female form, इस प्रकाश रूप में — बृहद ब्रह्माण्ड में विस्तृत रूप में स्थित [१] रंग [colour] [२] स्वाद [taste] [३] गंच [smell] [४] शब्द [sound] [४] स्पर्श [touch] पांच आसमानी परम सूदम तत्व, घनोभूत होते हैं। और सूदम रूप प्रथम एक आत्मा [One none-dual spirit] एक चित्त - अर्थनारीश्वर - का सृजन पूरा हो जाते हैं।

शून्य एवं महाशून्य तापरहित प्रकाश में हैं। श्रीर शून्य के बाद के महाशून्य में हीं, सृष्टि के सब बुछ है। इसी महाशून्य से ही सृष्टि के सब कुछ का श्रान्तिम श्रांत भी है।

लेकिन लोगों का यह धारणा गलत हैं कि मून्य में कुछ नहीं है। अगर इसे सही मान लिया जाय, कि शून्य में कुछ नहीं हैं तो महाशून्य में कुछ होने की बात की तो कल्पना ही नहीं की जा सकतीं है।

किन्तु आप इस बात को माने या नहीं माने, ये सब तो ज्ञान के आगे, कला ज्ञान और विज्ञान, के बहुत आगे, विवेक ज्ञान की वाते हैं। हमारे, आपके, स्थूल शरीर के मस्तिष्क के बहुत आगे, आत्मा रूपी सूदम शरीर के सूदम मस्तिष्क की वातें हैं। और उत्तम योगियों के द्वारा, आत्मा के सूत्म दृष्टि से देखने, और उसे सूदम मस्तिष्क में अनुभव करने के वाद, स्थूल शरीर के स्थूल मस्तिष्क के यादगारी में लाने और स्मृति में कायम रखकर, प्रवचनों में, मुंह से व्यक्त करने, एवं कारे कागज पर कलम से लिपिवद्ध करने की वातें हैं। एक वाक्य में - अव्यक्त से व्यक्त करने की वातें हैं। इसी तरह के ज्ञान द्वारा, इसी तरह के सूक्ष्म अनुभवों के जिर्ण, चिल्ण आज हम जानें, कि तोपरिहत प्रकाश के महाशून्य में और उसके नीचे शून्य में, क्या-क्या है। कीन-कीन हैं।

सस्यूर्ण कुछ का विवेक ज्ञान प्रतिक्षण का पुत्र का ध्यान

Evolution of the Supreme Being महाशून्य के महा शक्ति के रुगें का क्रमिक विकास (१+२+३+४+४)

ताप रहित

प्रकाश

में

(१) परः शिवः—सर्व शिक्तमान—परः ब्रह्य हैं। काल रहित है—बिस्तृत है—रूप रहित है। नाम रिंत है। (Timeless) (Limitess) (Formless) (Nameless) इस स्थिति में स्वभाव से जब कम्पन पैदा होते हैं तो वे— (२) स्पन्दशील - शब्द ब्रह्म - "बक" शब्द रुप में होते हैं (Vabrational-Brahm-in sound "Vak" form)

इस शब्द के साथ ही प्रकाश निकल आते हैं। वही
(३) प्रकाश रूप - अर्थनारीश्वर - प्रथम एक प्रकाश रूपचित्त
(आत्मा) है।

(Divine Light Form), Which is combination of Male and Female form, इस प्रकाश रूप में—बृहद ब्रह्माण्ड में विस्तृत रूप में स्थित [१] रंग [colour] [२] स्वाद [taste] [३] गंथ [smell] [४] शब्द [sound] [४] स्पर्श [touch] पांच ब्रासमानी परम सूदम तत्व, घनोभूत होते हैं। ब्रौर सूदम रूप प्रथम एक ब्रात्मा [One none-dual spirit] एक चित्त - अर्धनारीश्वर - का सृजन पूरा हो जाते हैं।

-:--

जिस एक चित्त ( आत्मा ) में, ईच्छा-ज्ञान-किया—तीन लचण स्वतः निहित है। उस प्रथम एक आत्मा ने प्रथम एक लचण से ईच्छा किया कि मैं अधिक हों। द्वितीय लच्चण से उसे ज्ञान हुआ। उसके वाद तृतीय लच्चण से उसने कार्य किया। और उन्होंने अपने में से दो (१) शक्ति ( ईश्वरी ) (२) शक्तः ( ईश्वर ) बनाए।

(४) शून्य में प्रथम एक दैविक दम्पति -

कुत्तः — त्र्रकुतः कालि — शिव ईव — त्र्यदम-बही वने ।

स्जन के उन प्रथम दैविक माता-+-पिता से उत्पनन

ब्रह्मा (उत्पित कर्ता) विष्णु (पालन कर्ता) महेश (लय कर्ता) वने । जो(१) जन्म शिंक (२) जीवन शिंक (३) मरणशिंक है । इन तीन दैविक पुत्रों में अर्धनारीश्वर में निहित, उन तीन शाश्वत दैविक शिंक्तयों (Powers of appearace, existence and dissolution) का अवतरण हुआ। और जिनसे सृष्टि का संचालन होता है। दैविक क्रमिक विकास में उन्हीं का अंश जीव-जन्मते हैं, जीते हैं और जाते हैं। यह प्रक्रिया काल (time) के अधीन होते रहते हैं। यही जगत (movement) है। जीव का जगत है। प्राकृति से परे-शून्य एवं महाशून्य का विवेक झान यहीं पूर्ण होता है।

यही दैविक कुल का विवेक ज्ञान है।

अहश्य तौर पर सीधे दैंविक कुल से सम्बन्धित एवं प्रभावित - प्रकृति में-

[४] स्थूल रूप-णंच तस्त्रों ( ज्ञिति, जल, पावक, गगन, समीरा ) के पार्थिव शर्रारों में छिपीं, वही पूर्णं प्रकाश पूर्णं आत्मा का अश्र प्रकाश [अश्र आत्मा] दो स्थूल रूपों में छिपी है।

जो दृश्य—माँ त्र्यात्ना + पिता त्र्यात्मा हैं। जो दृश्य— कुलः + त्रकुलः है। प्राकृतिक— माता + पिता-हैं-हरेक पुत्र के जन्म दातृ + पालनकर्त्ता सामने ऋपनेहैं।

उनके द्वारा उत्पन्न, एक साधारण पुत्र हैं। इनके सृजन के सिलसिले में पुत्र के बाद के पुत्र, पौत्र, दर पुत्र एवं दर पौत्र हैं कई युगों का पुत्र-पौत्रों का यह सिलसिला, अतींत के माता पिताओं (पित्तर आत्माओं) के सम्बन्धों में चला आया है। और अनगित भवि-घ्यों में भी चलता ही रहेगा।

ताप

युक्त

प्रकाश

में

एक श्रसाधारण पुत्र हैं। त्रावतारी, पैमम्बर, ईश्वर-पुत्र हैं। जो साधारण पुत्र दम्पित्यों के घर में ही जन्-मते हैं। जिन्दगी में त्रारम्भ से ही उनके कुछ द्यसाधारण व्यववाहरों के कारण, साधा-रण पुत्र-पौत्रों के सिलसिले के पुत्र-पौत्रों के द्वारा उन्हें "भगवान" कहे जाते हैं। इनके सिलसिला नही है। कभी कभी जन्मते हैं। समाज में इस सिलसिला का नवीनतम पत्र अभी आप हैं जिनसे
रामो वात करमा चाहता है।
और अपने सिलसिला का ही
पूजा करने का उपदेश करता
है। किर अप ने की, अपने ही
दित्तरों के द्वारा मृन्य एवं महागूत्य के दैविक कुल से भी सदा
सम्बद्ध करने का आग्रह करता
है। क्नोंकि आप पुनः सृजन की
किया में लिप्त ह। अतः आपके
लिये यही दैविक प्रक्रिया
उपयुक्त है।

स्कर्मों का अभूतपूर्व छाप छोड़ जाते हैं। अतः इनके नाम से धर्म भी चलाए आते हैं। जिले भिन्न धर्म कहे जाते हैं। इन महान आत्माओं का सम्बन्ध सीधे शक्ति (कालि) से होता है। ये पुनः सृजनकी किया, में लिप्त होकर भी निर्लिप्त ही रह जाते हैं।

फल-पुत्र-पुत्री, के पवित्र रहन-सहन के, पवित्र मन से, शान्त एवं एकान्त वातावरण में, इस तरह के, सतत ध्यान से, सतत मनन से, अपने शरीर के अन्तः शांत के साथ, धाद्य शक्तियों का स्पर्श, अपने शरीर में माल्म किया जा सकता है। उससे अनायास धी यह भाव उत्पन्न हो सकता है, कि अपने शरीर में ईश्वर के अंश का, बाहर मं स्थित ईश्वर के पूर्ण अंश के, साथ के सम्पर्क का ज्ञान शारीरिक कम्पन्न एवं शारीरिक स्पन्दन में निहित है।

त्रतः अत्यंत पवित्रता में, अपने कुत के, शुद्ध खूनं के सिलिसिला को, कायम रखते हुए, आप कुलयोगी ही बनें। और

साथ में असाधारण पुत्रों का आदर्श जिन्दगी भी बितावें। और इस तरह उनका भी आप भक्ति करें। नेकिन असली छलाचारी तो खुद ही असाधारण पुत्र तुल्य, एवं शिव तुल्य ही बन जाते हैं।

हें-कोल आदिवासियों—मांगे पर्व में, सरहुल पर्व में, एवं परम्परागत अन्य त्योहारों में, अपने कुल से लेकर देवों के कुल तक का उविक ज्ञान हासिल कर, लोल परलोक के एक सम्पूर्ण कुल का आप पूजा करते हैं। एक सम्पूर्ण कुल को आप मोग अर्पण करते हैं। और सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड में कोई भी छूट नहीं जाते हैं।

अतः आपका पूजा सम्पूर्ण है। अपका आस्था [faith] सम्पूर्ण है। सम्पूर्ण ब्राह्माण्ड का है। यह सही है। यह उचित है। क्योंकि विशाल वृहद ब्रह्माण्ड का हो तो आप एक सुद्र ब्रह्माण्ड हों। दूसरे पृथक धर्मावलिक्वयों के जैसा आपका आस्था गैर सिलसिला के किसी एक अवतारी (Incarnation) पर सीमित नहीं है। उनके जन्म के एक ही तीर्थ स्थान में आपका आस्था अटकता नहीं है।

ईसी कारण तो में क्हता हूँ कि आप उत्तम है। वरन एक उत्तम कुलयोगी है। कोल हैं।

मांगे पर्व में "शब्द लहा" के सम्बोधनार्थ, पौराणिक ही से भी पौराणिक, अत्यन्त आर्मिभक विधि के मुताबिक, अभी भी अत्यन्त पवित्र बाधकों के द्वारा, अत्यन्त पवित्र बातावरण में, शिव जी [ मरंग बोंगा ] को प्यारा, जंगली भैंस की सींग का आप सींग ध्वनो करते हैं। सींग ध्विन [साखोवा ओरोंग] के द्वारा सम्पूर्ण कुछ को आह्वान करते हैं और तत्र उनका पूजा करते हुए भोग अर्पण करते हो। ऐसा किसी पृथक धर्म में कहीं नहीं कोई करते हैं।

सींग ध्वित महादेव को बहुंत विय लगते हैं। न केवल सींग ध्वित, वरन भैंस का बिल ही महादेव को विय लगते हैं। पुराने जमाने में महादेव को, एवं कालि को भैंस की बिल ही दो जाती थी। कोलों की यही सर्वोंच्च बिल है। कुल [शिक ] अकुछा [शिव] का सर्वोंच्च सम्मान पूर्ण भोग अर्पण है।

हाल के वर्षों तक नागा जाति के लोगों में, अपने घर में, आए अतिथि के लिये, मेहमान के लिये, सर्वोच्च सम्यान के रूप में भैंस की बिल देने की हो प्रथा थी। जो शिवजी के समान हो मेहमान को सर्वोच्च सम्मान देने का प्रतीक था।

किन्तु आजकल भेंस (bison) बलि देने की परिपाटी [methed] के स्थान पर भेड़, बकरा, मुर्गा, बतक एवं कबूतर का बलि देने की परिपाटी चल पड़ी है। यह शायद समय के फेर में गरीबी के कारण से है। लेकिन महादेव तो इतने में भी सब्तुट ही होते हैं। अपने किसी मांग की पूर्ति के लिये अक्सर लोग मानसिक करते हैं। मानसिक का आश्वासन पूरा करने में बिलम्ब होने की स्थिति में, यामहादेव का ही मांग को किसी के द्वारा पूरा करने में बिलम्ब होने की स्थिति में, लोग सादा पानी ही उनके नाम से अर्पण कर लोग मोहलए लेते हैं। और

इसे भी महादेव स्वीकार कर लेते हैं। और मान भी जाते हैं।

कोलों का महादेव के साथ का इतना निजी, इतना यनिष्ठ सम्पर्क का, उदाहरण शायद ही आपको कहीं देखने को मिलेगा। सुनने को मिलेगा। किसी गैर के बहकावे पर जिस किसी कोल ने परम्परा के बाहर, जन्म के सिलसिला के बाहर, किसी गैर अवतारी को अपना कर उसे ही प्रथक धर्म में मानने का कोशिश किया है, उसके लिए उस गैर के साथ का घनिष्ठ सम्पर्क शोयद ही होता होगा। बैसा होने का कहीं प्रमाण नहीं मिलता है।

## कुल शब्द की उत्पति

कुलः अकुलस्य सम्बन्धः कौलः अभिधीयते ।

कुलः—दैविक मां है। कालि है। शक्ति है। पार्व ती है। कुले-श्वरी हैं। उन्हीं का रूप अपनी मां का रूप है।

श्रकुला—महादेव हैं। शिव हैं। दैविक पिता हैं। कुलेश्वर हैं। उन्हीं का रूप अपना पिता का रूप हैं।

निकट अतीत, सृदूर अतीत (distant past) के अपने ही जन्म के कुल के पूर्वजों के सिलसिले में, तथा अन्य सभी कुलों के सिलसिले में, इन्ही कुलेश्वरी - चुलेश्वर का संपूर्ण जहार के सम्पूर्ण कुल के साथ मांने पर्व में, आह्वान कर, आप कोल पूजा करते हैं, भोग अर्पण करते हैं।

इसे भी महादेव स्वीकार कर लेते हैं। श्रीर मान भी जाते हैं।

कोलों का महादेव के साथ का इतना निजी, इतना चनिष्ठ सम्पर्क का, उदाहरण शायद ही आपको कहीं देखने को मिलेगा। सुनने को मिलेगा। किसी गैर के बहकावे पर जिस किसी कोल ने परम्परा के बाहर, जन्म के सिलसिला के बाहर, किसी गैर अवतारी को अपना कर उसे ही पृथक धर्म में मानने का कोशिश किया है, उसके लिए उस गैर के साथ का घनिष्ठ सम्पर्क शोयद ही होता होगा। बैसा होने का कहीं प्रमाण नहीं मिलता है।

## कुल शब्द की उत्पति

कुलः अकुलस्य सम्बन्धः कौलः अभिधीयते ।

कुलः—दैविक मां है। कालि है। शक्ति है। पाव तीं है। कुले-श्वरी हैं। उन्हीं का रूप अपनी मां का रूप है।

अकुला—महादेव हैं। शिव हैं। दैविक पिता हैं। कुलेश्वर हैं। उन्हीं का रूप अपना पिता का रूप हैं।

निकट अतीत, सृदूर अतीत (distant past) के अपने ही जन्म के कुल के पूर्वजों के सिलसिले में, तथा अन्य सभी कुलों के सिलसिले में, इन्ही कुलेश्वरी - चुलेश्वर का संपूर्ण त्रह्याएड के सम्पूर्ण कुल के साथ मांने पर्व में, आह्बान कर, आप कोल पूजा करते हैं।

कुत्तेम्बरी - कुलेश्वर के दैविक कुल के साथ, अपने कुत के अपने पूर्वजों को शामिल कर, एक साथ हीं एक सम्पूर्ण कुत में पूजा करने के कारण ही आप कोल हैं।

इनकी( दैविक मां - दैविक पिता) की पिता की पूजा के लिए आपके पास कोई चिन्ह, कोई संकेत (symbol) नहीं है। वैसा स्थूल संकेत "(पत्थर का बना हुआ शिव लिंग)" नहीं है, जैसा दूसरों, (गैर कोंलों) के पास मन्दिरों में हैं।

आप कोलों के पास तो. शिव लिंग का संकेत, मूल संकेत, ध्विन संकेत, (sound symbol) है। यहां ध्यान देने की वात है कि सृष्टि के आरम्भ में सृष्टि कर्ता ने, ध्विन के द्वारा ही ब्रह्माण्ड का संचालन एवं नियत्रण किया था। उसी आदि परम्परा ध्विन संकेत के आधार पर ही, शिव लिंग के सम्बोधनार्थ सींग ध्विन के अलावे, अपने मुंह का शब्द मुंह ध्विन से, मुंहारी में—

हें, रजी चा, हे, रजी चा, हे रजी-

है; लोए चा, हे, लोए चा, हे, लोए— उच्चारण करते हैं। मुख्य त्योहार के दिन बहुत सबेरे से, साखोबा (शख) को निकट के चुवा में धोने के लिए ले जाते समय, और धोने के वाद पाहन, या दियुरी, (पुजारी) के घर के द्यांगन में ले आने तक, आप कोल वैसा शब्द ध्विन करते हैं। यह कुलेश्वरी एवं कुलेश्वर के सम्बोधनार्थ संकेत अविन है। अनपढ़ों के द्वारा, ऐसा शब्द संकेतका उच्चारण। करना असलील, असंगत (improper) नहीं है। जैसा कि पढ़े-लिखे आदिवासी लोग सममते हैं।

त्राखिर सृजन, श्रीर पुनः सृजन का कारण वही लिंग हैं। ऐसे में वे शब्द सकेत या स्यूल संकेत कैसे गलत या असंगत हो सकते हैं ?

अव, आप ही बताइए, कि औरों के, याने गैर कोलों के स्थूल सकत पत्थर के शिव लिंग के मुकावले (comparison) में आपके आदि युगों के परम्परा में चला आ रहा है, शिव लिंग का शब्द संकेत, कितना उत्तम है ? कितना उचित है ? कितना प्रायत है ?

सृष्टि के आरम्भ में, सिट कर्त्तां ने; शब्दों के द्वारा ही त्रह्माएड का नियंत्रण किया था। उन्ही शब्दों के प्रतिनिधित्व स्वरुप ही मां कालों के गले ४२ मुंडों का मुंड माला हैं। और जो देवनागरी लिपि (Letters) का प्रतिनिधित्व करता हैं। अतः वास्तव में मां कालों के गले का मुंड माला-देवनागरी लिपि का लिपि माला है।

उन्हीं सिष्टि कर्ता, से सीखी गई, उन्हीं के शब्दों का, संकेत को उपयोग कर, आदि परम्परा के विधियों के म्ताबिक आप सिष्टि कर्ता के कुल का ही पूजा सम्मान करते हैं। यह क्या गौरव की बात नहीं है ?

अब वताइए—माता पिता के सिलसिला में, शुद्ध खून के शुद्ध सिलसिला में, उत्पन्न पुत्र को, भक्ति के पूजा पवं भोग अर्थण, कहां से आरम्भ करना चाहिए ?

मेरा सलाह अगर मानिए-तो निज कुल के वित्तरों से,

भक्ति के एवं कर्तं व्य के, पूजा एवं भोग अर्पण, आरम्भ करते हुए, देव कुत्त के एवं सभी कुलों के, महावित्तर—कुल + अकुल— (शिव-शिक्ति) कुलेश्वरी एवं कुलेश्वर में अन्त करना चाहिए। यही तक संगत एवं उपयुक्त विधि है। शीव्र फलदायक विधि है।

प्रत्येक पुत्र पुत्री का ध्यान एवं मनन; पूर्वोक्त सम्पूर्ण कुल के नीचे से उपर की, याने वर्त्त मान निकट अतीत से सूदूर अतीत की ओर जाना चाहिए और उपर से नीचे की ओर याने सूदूर अतीत से निकट अतीत, वर्त्त मान की ओर आना चाहिए। और इसी तरह अपने ध्यान (meditation) में निज कुल से देव कुल तक की सम्पूर्ण कुल सीढ़ी में चढ़ते उतरते ही जीना चाहिए।

मुक्ते विश्वास है कि आवका संदेह दूर हो गया हैं, और अब निश्चित रूप से आप यह माने गे, कि ताप रहित प्रकाश के शून्य एवं महाशून्य में ही सब कुछ है। आर ताप युक्त प्रकाश में स्थूल रूपों में दिखाई देने वाली, सब कुछ के होते हुए भी कुछ नहीं हैं।

क्यांकि, तभी तो महाशून्य के रूप रहित से, सव कुछ सब तत्व, घनीभूत होने के लिये, नीचे प्रकृति में, अवतरित होकर और सभी तत्वों के घनीभूत स्थूल रूप में कुछ समय तक ठहर कर, समय के अन्त में, हहां से (मृत्यु लोक से) विकीर्ण होकर शून्य एवं महाशून्य में किर से विलीन हो जाते हैं। और तथा-कथित कुछ नहीं में किर पहुंच चाते हैं। जहां से साधारण जन दिवंगत को खोज नहीं कर सकतेहैं। केवल योगी ही खोजलेते ह। किन्तु कुछ योगी तो केवछ खोजते ही नहीं वरन खोजकर सदा अपनी टिष्ट में, सदा अपने स्मृति में ही संजीये रखते हैं। उनको पूजा भोग अर्प ए से उन्हें आकर्षित करते रहते हैं। उसे विछीन होने की दशा में आने पर भी विछीन होने नहीं देते हैं।

तो अब प्रकृति से परे, महाशून्य के रूप रहित से, शून्य के सूक्ष्म रूपों में, एव फिर प्राकृतिक तत्यों के सम्पक से स्थूछ रूपों में प्रगट होने वाले रूप में परिवर्त्त न होने वाले, महाशक्ति मान के विभिन्न स्वरों के रूपों की अब हम विरलेषण करें। और उनसे अपनी स्थिति या भी हम अन्दाजा करें।

## अज्ञेय के रूप परिवर्त्तन Evolution of Un-Knowable

ताप रहित प्रकाश में श्रव-यक्त सहा महा श्रु-य

विस्तृत झहा: -परः शिवः, परः प्रह्यः, परमेंश्वर-योगी के स्थूल शरीर के मन एवं बृद्धि के तो परे हैं ही, पर योगी के सूहम आत्मिक शरीर के मन एवं बृद्धि के भी परे हैं। वे, अमनसः अशब्द, निष्क्रतः, निष्क्रियं, निःरुप हैं। विस्तृत हैं। ताप रहित उज्जवल प्रकाश से तापयुक्त धूमिल प्रकाश तक में ब्याप्त हैं। पर स्वतः स्पन्दनशील है। नोट-सत-Supreme Being

श्रल्प व्यक्त सत रूप महा शूर्य में काक्द क्रह्म-स्पन्दन से उत्पन्न शब्द "वक" से वे शब्द "क्क" रूप परमेश्वर हो जाते हैं। श्रेष्ठतम योगियों एवं तपस्वियों के द्वारा, स्पन्दन के शब्द "वक" को सना जा सकता है। वैसे योगी "शब्द ब्रह्म" का नाम देते है। वही सूक्ष्म प्रकाश रूप में ईशते (ईशन्ति) हैं। सूद्दम रुव में इशते रहने के कारण वे "ईश्वर" है।

्रिञ्चर — बृहत ब्रह्मागड के अदृश्य तत्वों (१) रंग (Colour) (२ स्वाद (Taste) (३) शब्द (Sound) (४) स्पर्श (touch) एवं (४) गंध (smell) के ताप रहित प्रकाश में घनीभूत होने पर परमचित्त रूप (Supreme spirit) परमात्मा होते हैं। वे सृष्टि कल्पना मंत्र "ॐ" हो जाते हैं। अगर वे वैसा नहीं होते तो सृष्टि के वस्तुओं में वे सभी गुण नहीं पाए जाते। प्रकाश रूप एक अकेला ईश्वर--अर्थनारीश्वर (one none-dual) हैं। अपने में शक्ति (कालि) एवं शक्तः (शिव) हैं। उन्हीं में निहित स्वतः उत्पन्न, इच्छा-ज्ञान-क्रिया, के द्वारा, अपने में से विभक्त दो रूप, प्रथम दैविक दम्पति (ईश्वरी+ईश्वर) हैं। कुलः अकुलः उन्ही दो रूपों का संयोग का परिणाम से देवों को उत्पत्ति होने से वे देवों के कुलेश्वर हैं। चे व्यवनाण—देविक शक्ति (Divine power) के अश्वारा

शक्ति हैं। ईश्वरी एवं ईश्वर के परम शुद्ध आंश हैं।

सूदम ब्यक्त

सत्त

रुप

शून्य में [१] त्रह्मा-जन्म [appearance] [२] विद्या - स्थिति [existence] श्रोर [३] महेश - लय [dissorotiou] शक्तियों [Powers [से युक्त हैं। केवल योगी के सूदम श्रात्मा के सूदम श्रांखों से दृष्टि गोचर होते हैं। उनके श्राभास को, उनके स्पर्श को योगी अपने स्थूल शरीर में भी श्रान्य कर सकते हैं। इशन्ति के परिणाम का श्रंश स्व-स्प नीचले स्तर में श्रात्माएं हैं। श्रंश श्रात्माएं हैं। ये भी योगी के द्वारा ही देखे जा सकते हैं।

अंद्रा आह्मा-प्रकृति के सम्पर्क में जब अवतरित होता है याने तापरिहत प्रकाश से यापयुक्त प्रकाश में जब आता है, तो सूत्तम रूप धारण करता है। और नारी के रक्त बिन्दु के मिलन से उत्पन्न मिश्रित बिन्दु में बीज स्व-रूप अवतरित होते हैं। और समय के गुजरते नारी के कोख में, प्राकृतिक एंच तत्वों में अपने को लपेटते हुए, उसे विकास करते हुए, स्थूल रूप, शरीर रूप, धारण करते हैं। और इस तरह प्राकृतिक पंच तत्वों से परे, केवल एक तत्व-आत्मा-पुत्र-आत्मा-के रूप में नर शरीर आत्मा और नारी शरीर आत्मा के मिलन के फलस्वरूप मिश्रित बिन्दु का मंच यहां तैयार होने पर वही सूक्ष्म रूप स्थूल शरीर ( gross body ) में प्रगट होते हैं।

प्रवाद रूप-यहीं, अज्ञेय, अहरय, अशब्द, निःरूप, के परिवर्तन का आखिरी परिणाम है। जो माता-पिता एवं पुत्र-पुत्री के सम्बन्ध में अंत होता है।

सूर्य के ताप युक्त प्रकाश में प्रगट

रुप

### —ः प्रगट रुपों का अन्तर :—

धांश आत्माओं के कई तरह के स्थूल रूपों में सबसे उत्तम रूप आदमी रूप ही है। क्योंकि इस रूप में मन एवं बुद्धि के आतिरिक्त में विवेक है। पर इन आदमी रूपों का भी अन्तर है जो निम्न कारणों से निम्न प्रका है।

भनावान—प्राकृतिक शरीर के आदमी रूप में जिनको शिक्त [कुजः] एवं शक्तः [अकुजः] की कृपा सीवे प्वतः प्राप्त है। वे शुद्ध सत्वगुणी प्रधान हैं। वे औसत आदमी रूपें। में विलक्षण है। उनके संसारिक व्यवहार उत्तम होते हैं। दूसरे शक्दों में परमात्मा का शुद्ध आत्मा जिस आदमी रूप में है, उनकी प्रतिभा अपने ढंग की होती हैं। वैसे उस आदमी रूप को उसके नाम के साथ-हम, भगवान, अवतारी, पैगम्बर एवं ईश्वर-पुत्र कहते हैं।

प्रस्त (परः + भू) जो बार-वार होने (जन्मने) से परे हैं। वे भगवान ही हैं।

सिद्ध पुरुष्य—आदमी रूप में, अत्यन्त पवित्रता में, तबस्या के बल पर, जिन्होंने ईश्वर की कृपा को प्राप्त कर ली है। जो जीवित अवस्था में ही अवनी आत्मा को स्थूल शरीर से अलग कर, देवों से सम्पर्क करा सकते हों। और इश्वर तत्वों में विलय कर सकते हों। और फिर पूर्ववत आत्मा शरीर में वापस आ सकते हों।

सिद्ध पुरुष में ऋषि—वे हैं, जो स्थूल शरीर के आंखों से

स्वर्गलोक, देवलोक, को देख सकते हाँ। उनसे हमेरा। सम्पक कर

सुनी-वे हैं, जो मनन के द्वारा देवें के स्पर्श को अपने शरीर में अनुभव कर सकते हों। मनन में जीन होने कें कारणही मुनि हैं।

सन्तुष्ट्य—मेहनत का जिन्दगी निभाते हुए जिनका मन ईश्वर के शक्तियों के प्रति जागृत हैं। सृष्टि कल्पना के प्रति चेतन्य (concious) हैं। याने जिनमें विवेक ज्ञान जागृत हैं। जिसके फलस्वरुप जिनके दो मन, दो वृद्धि जागृत हैं। एक मन एक वृद्धि तापरहित प्रकाश में ईश्वरीय कुत्त से हमेशा सम्वन्धित एक वृद्धि तापरहित प्रकाश में ईश्वरीय कुत्त से हमेशा सम्वन्धित हैं। श्रीर दूसरे मन से तापयुक्त प्रकाश में श्रत्यन्त पवित्रता में दाम्पत्य जिन्दगी निभाते हुए कुल (शक्ति) श्रकुत (शिव), इच्छा ज्ञान एवं किया से प्रभावित सृष्टि कल्पना का श्रनुशरण करते हैं। श्रवः ये कुल स्थिक के सम्बन्ध का कुल भोगी है। श्रीर इसी चेतना के साथ संसारिक कर्म करते हैं।

साध्य-सन्यासी—दैविक कुत के दैविक शक्तियों के निकट पहुंचने, पह चकर मन बचन वो कर्म से सदा निकट में बने रहने के प्रयास ने, सहनशीलता के धनी, शीलवान और काम-क्रोध-लोभ वो मोह के त्यागी, महान आत्माएं हैं। इसी तरह के सहान्या—अन्य त्यागी लोग, साधु-सन्यासी के वेश में नहीं होने पर भी, उनके महान विचारों। एवं व्यवहारों के कारण महात्मा कहलाते हैं। अनायास ही लोग उसे महात्मा कह देते हैं। उनके विचार अक्सर "वसुधैव कुरुम्बकय" से प्रेरित रहते हैं। ऐसे ही विचार वाले, साधु, सन्यासी एवं महात्माएं हैं।

आद्या — कड़ी मेहनत के द्वारा, अपने पर निमर होकर, अपनी जीविका निर्वाह करने वाले आदमी हैं। दूसरे आदमी को अपने जेसा आदमी सममकर, उनके हक को छीने वगैर अपने हम में संतुष्ट रहता है। और अपना ही दाम्पत्य जिन्दगी से संतष्ट होकर, पवित्रता में, अपना ही श्रोत माता-पिता का, सेवा करता हो, पूजा करता हो, वह आदमी है। पवित्र वातावरण के पवित्र कमीं, धर्मी, आदमी है।

पञ्च सुख्य आस्मी—जिस तरीके से भी हो, धन बटोरना हो। उचित अनुचित का ख्याल दिए विना, छीन मपट कर, दिन में कमाता खाता ही। अपने दाम्पत्य जिन्द्गी के परिधि के बाहर अन्य नारियों से ब्याभिचार करता हो; और रात में खरीट में सो जाता हो। किसी बुरे लद्य की प्राप्ति के लिए एक गुट का बल कायम करने में शामिल होता हो, और इसी गुट (जात-कौम ) के रीति रिवाजों के अन्दर कुछ सामाजिक आचरण भी करता हो। जो किसी दूसरे आदमी को अपने जैसा नहीं सममता हो। अपना ही श्रोत माता-पिता का परवाह नहीं कर निरादर करता हो। वसे व्यक्ति आदमी रूप में पशु है।

शैलान - अदमी रूप में, पशु तुत्य स्तर से भी निम्न स्तर का काम करने वाला, किसी के मजदूरी का फायदा डठाने वाला, विना कारण किसी के सुख शान्ति एवं सुरत्ता का बाधक वनने वाला आदमी रूप में शैतान है। आद्ध्यी—कड़ी मेहनत के द्वारा, अपने पर निर्मर होकर, अपनी जीविका निर्वाह करने वाले आदमी हैं। दूसरे आदमी को अपने जेसा आदमी सममकर, उनके हक को छीने वगैर अपने हम में संतुष्ट रहता है। और अपना ही दाम्पत्य जिन्दगी से संतष्ट होकर, पवित्रता में, अपना ही श्रोत माता-पिता का, सेवा करता हो, पूजा करता हो, वह आदमी है। पवित्र वातावरण के पवित्र कर्मी, धर्मी, आदमी है।

पञ्च जुल्य आद्मी—जिस तरीके से भी हो, धन बटोरना हो। इचित अनुचित का ख्याल दिए विना, छीन भपट कर, दिन में कमाता खाता ही अपने दाम्पत्य जिन्द्गी के परिधि के बाहर अन्य नारियों से व्याभिचार करता हो; और रात में खरांटे में सो जाता हो। किसी बुरे लद्य की प्राप्ति के लिए एक गुट का बल कायम करने में शामिल होता हो, और इसी गुट (जात-कोम) के रीति रिवाजों के अन्दर कुछ सामाजिक आचरण भी करता हो। जो किसी दूसरे आदमी को अपने जैसा नहीं समफता हो। अपना ही श्रोत माता-विता का परवाह नहीं कर निरादर करता हो। वंसे व्यक्ति आदमी रूप में पशु है।

होतान — आदमी रूप में, पशु तुःय स्तर से भी निस्न स्तर का काम करने वाला, किसी के मजदूरी का फायदा डठाने वाला, विना कारण किसी के सुख शान्ति एवं सुरत्ता का बाधक वनने वाला आदमी रूप में शैतान है। इस मापद्रांड के आधार पर, अब हम अपने को जांचे कि हम कहां पर मेल खाते हैं।

अगर हम बहुत नीचले स्तर में ही मेल खाते हो तो, इससे नाराज होने की आवश्यकता नहीं है। मन को छोटा करने की आवरयकता नहीं है। अफसोस करने की आवस्यकता है। अगर अभी हम गन्दे कार्यों के गन्दे की चड़ में भी फंसे हों, और इस तरह दूषित भावनात्रों से अपने आत्मा को गन्दा भी कर लिए हों तो; यही कीचड़, उपर उठने का, स्वच्छ से स्वच्छ स्तरों में, पहुंचने का और आध्यात्मिकता के ऊंचाईयों में पहुंचने का हमारा आघार हो सकता है। वशर्त कि इसके लिए हम अपने मन के भावनात्रों के अन्दर से पशु भाव को त्यागें। दृढ़ प्रतिज्ञा के साथ त्यागें और बहादुरी के साथ वीर भाव में पहुंचने की कोशिश करें। अगर हम बोर भाव के धनी विश् बन जाते हैं तो बीर भाव के आगे दिन्य भाव में पहुंचने में कोई कठिनाई नहीं है। क्योंकि वीर भाव ही दिव्य भाव में पहुंचने की मजबूत सहारा है 1 मजबूत बल्ला (beam) है।

-: प्रसुख रास्ते :-

महाशक्तिमान को अनुभव करने के दो ही प्रमुख रास्ते है। पहली दूसरी

सृध्टि कर्ता के सृजन की क्रिया से अपने को अलग रखते हुए एकाकी, जिन्दगीका रास्ता है। सृष्टिकर्ता के सृजन की क्रिया में, अपने को शामिल करते हुए दुकेला जिन्दगीका रास्ताहैं इसमें आजीवन बाल ब्रह्म-चर्य के जिन्दगी को निभाते हुए संत होना है। कुजाचारी संत होना है। जैसे शुद्ध आए, जिस रूप में आए। बैसे शुद्ध उसी रूप में वाषस लौट गए।

सत्व से आए तो जिन्द्गी भर सत्व गुणीं रहकर, पुनः सत्व में ही प्रवेश पाने का कठोर प्र-यास सन्यास का रास्ता है।

वचपन से, किशोरावस्था से, या गृहवस्थाश्रम से आरम्भ किया हुआ केवल महाशक्ति-मान में लीन, त्यागी का सन्या-सी का पवित्र जिन्दगी का रास्ता है। इसे महाशक्तिमान में स्वर्पण कहा जाय तो अच्छा है। यह केवल अपमे फायदे के लिए है। इसमें दाम्पत्य जिन्दगी की जिम्मेदारियों को निभाते हुए अपने जन्म के श्रोत निज माता पिता के प्रति कर्त्त व्य को नि— भाते हुए, सबके श्रोत परमपिता परमेश्वर के प्रति कर्त्त व्य को निभाना होता है।

पति पत्नीके अत्यन्त पवित्र रहन-सहन एवं उनके निवास के घर के अत्यन्त पिवित्र वाता-वरण- में पवित्र रसोई का सम्पूर्ण कुल के कुल आत्माओं को भोग अर्पण करना होता है। उनके भोग अर्तण से बचा हुआ भोजन हीं सेवन करना होताहै।

पति-तत्नीं के भोग करते हुए ही कुल योग करना होता है। इसे परिवारिक कुलार्पण कहा जाए तो अच्छा है।

यह पुस्त दर पुस्त के पारि-वारिक फायदे के लिए हैं।

इन दो रास्तों में से अपने लिए जो उपयुक्त मालुम पड़े उसी का ही अनुशरण करना चाहिए। मेरे समभ से तो कुलाचार ही उत्तम है। मिन्न धर्मावलिम्बयों ने, इन दो रास्तों के अलाबे, और भीं बहुत से मन गढ़न्त रास्ते बना लिए हैं। उनमें पारिवारिक जिन्दगी निभाते हुए किसी पैगम्बर या किसी अवतारी या किसी तपस्वी, या किसी गुरू के शरण में रहना होता है। और उनका हो उपासना करना होता है। ये रास्ते पैगम्बर, अवतारी, तपस्वी एवं गुरू के स्तर में ही अटकते हैं। इस कारण ये महाशक्तिमान तक अपने ध्यान को पहुंचाने एवं उनका ही स्पर्श को अनुभव करने के रास्ते नहीं है। वरन ये अंबे की लाठी मारने के जैसे रास्ते है।

कई धमों में, साघु साध्वी की, अकेलापन की कठोर जिन्दगी निभाते हुए ही ईश्वर को अनुभव करने का रास्ता बत या गया है। और लोगों को दाम्पत्य जिन्दगी वालों को, केवल साधुओं, एवं साध्वीयों की सेवा करने का उपदेश दिया गया है। और ऐसा वताकर, अवतक लोगें को गुमराह किया जाता रहा है। क्योंकि दम्पतियों को स्वयं ही अपने प्रयास से ईश्वर को अनुभव करने से वंचित किया जाता रहा है।

लेकिन यह केवल एक अवेले के जिन्द्गी के लिए ही उपयोगी हैं। एक साथ पति-पत्नी के लिये एवं एक साथ उनके परिवर के लिये ये रास्ते उपयोगीं नहीं हैं। संसारिक जिन्दगी के लिये तो कुलाचार ही उपयोगी हैं। क्योंकि अवने कुल सूत्र में महाशक्तिमान के सम्पूर्ण कुल को ही पिरोने का प्रावधान है।

# -: तरी के :-

श्राध्यात्मिक जगत के उपलब्धियों के वैसा ही स्तरें हैं। जैसाकि शैचिएक संस्थाओं के योग्यतां प्राप्त करने के स्तरें हैं। उन स्तरों को प्राप्त करने के लिए तरीकें हैं। वे तरीके भिन्न-भिन्न धर्मों में करीब-करींब निन्न प्रकार हैं।

# तरीके

- १. पूजा, प्रार्थना, श्रीर पढ़ना सामू-हिक हो या व्यक्तिगत हो।
- २. भजन वो कीर्तन श्रौर तहरीर सामूहिक हो या व्यक्तिगत हो।
- ३ जप-श्रवतारियों का नाम जप, या मंत्र जप व्यक्तिगत हैं।
- ४. तप एवं ध्यान-कोठरी के स्नन्दर निर्जन स्थान में पकान्त, एकाम चित्त का व्यक्तिगत साधना है।
- ४. ध्यान एवं योग-वाह्य शक्ति का स्रान्तरिक शक्ति के साथ मिलान एव स्पर्श का शरीर में अनुभव।
- ६ समाधि-एकान्त में रात या दिन के सन्नाटा में, योगी के शरीर से आत्मा का शरीर त्याग और बृहद ब्रह्माएड में विचरण और शरीर में आत्मा का पुनः प्रवेश।

स्तरें निम्न प्राथमिक है। (Lower Primary) उच्च प्राथमिक है। Upper Primary माध्यमिक है Mindle उच्च माध्यमिक Matric and I. A.

स्नाकत्तोतर B. A.

प्रवीग् M. A.  कुजाचारी - परम पिवज्ञता में सम्पूर्ण कुज के ज्ञाता एवं संपूर्ण कुल अर्णण के पुजारी होते हैं।

प्रवीणतम Ph. D.

# ∹ पुजाः-

पूंजी-पूज्य-पूजा—इस प्रकार ही इस शब्द के विकास होने की सम्भावना मालूम पड़ती है। अपने से बड़े ही पज्य होते हैं। और पूजा पूज्य की ही होती हैं। चाहे वे अपने माता-पिता हों, देवी हों, देवता हों।

देवों से ब्रह्मा विष्णु एवं महेश के पूबंज तो परः शिव (Supreme Shiva) ही थे। अतः वही उनके पूज्य हुए। उन्होंने उन्हीं की पूजा अराधना की है। इसके अलावे तो अन्य सम्भावना नहीं हैं।

अदम एवं ईव के सृष्टि के आदि में सर्वप्रथम पैंदा होने की बात कही जाती है। श्रीर सीधे परमेश्वर से ही प्रथम पैदा होने की बात कही जाती है। ऐसी हालत में अदम एवं ईव के पूज्य ईश्वर ही हुए। अगर उन्होंने भी पूजा अराधना की होगी, तो अपने पिता, अपने जन्म के श्रीत की ही पूजा अराधना की है। इसके सिवाय तो अन्य सम्भावना नहीं है।

कीस्त ने ईश्वर को बराबर पिता-पिता कहा था। श्रीर इस तरह उन्होंने श्रपने मन मे जन्म के परम श्रोत, पिता ईश्वर की ही पूजा की थी।

# —ः तरीके :-

श्राध्यात्मिक जगत के उपलब्धियों के वैसा ही स्तरें हैं। जैसाकि शैचिएक संस्थाओं के योग्यता प्राप्त करने के स्तरें हैं। उन स्तरों को प्राप्त करने के लिए तरीकें हैं। वे तरीके भिन्न-भिन्न धर्मों में करीब-करीब निम्न प्रकार हैं।

#### तरीके

- १. पूजाः प्रार्थना, श्रीर पढ़ना सामू-हिक हो या व्यक्तिगत हो।
- २. भजन वो कीर्तन श्रीर तहरीर सामूहिक हो या व्यक्तिगत हो।
- ३, जप-अवतारियों का नाम जप, या मंत्र जप व्यक्तिगत हैं।
- ४. तप एवं ध्यान-कोठरी के अन्दर निर्जन स्थान में एकान्त, एकाप्र चित्त का व्यक्तिगत साधना है।
- ४. ध्यान एवं योग-वाह्य शक्ति का श्रान्तरिक शक्ति के साथ मिलान एव स्पर्श का शरीर में अनुभव।
- ६. समाधि-एकान्त में रात या दिन के सन्नाटा में, योगी के शरीर से आत्मा का शरीर त्याग और बृहद ब्रह्माएंड में विचरण और शरीर में आत्मा का पुनः प्रवेश।

स्तरें निम्न प्राथमिक है। (Lower Primary) उच्च प्राथमिक है। Upper Primary माध्यमिक हैं Mihdle

उच्च माध्यमिक Matric and I. A.

स्नाकत्तोतर B. A.

प्रवीग M. A.  कुताचारी - परम पिवज्ञता में सम्पूर्ण कुत के ज्ञाता एवं संपूर्ण कुळ ऋर्णण के पुजारी होते हैं।

प्रवीएतम Ph. D.

### ∹ पुजा :-

पूंजी-पूज्य-पूजा—इस प्रकार ही इस शब्द के विकास होने की सम्भावना मालूम पड़ती है। अपने से बड़े ही पज्य होते हैं। और पूजा पूज्य की ही होती है। चाहे वे अपने माता-पिता हों, देवी हों, देवता हों।

देवों से ब्रह्मा विष्णु एवं महेश के पूर्वेज तो परः शिव (Supreme Shiva) ही थें। अतः वही उनके पूज्य हुए। उन्होंने उन्हीं की पूजा अराधना की है। इसके अलावे तो अन्य सम्भावना नहीं हैं।

श्रदम एवं ईव के सृष्टि के श्रादि में सर्वप्रथम पैंदा होने की बात कही जाती हैं। श्रीर सीधे परमेश्वर से हो प्रथम पैदा होने की बात कही जाती है। ऐसी हालत में श्रदम एवं ईव के पूज्य ईश्वर ही हुए। श्रागर उन्होंने भी पूजा श्रराधना की होगी, तो अपने पिता, श्रपने जन्म के श्रीत की ही पूजा श्रराधना की है। इसके सिवाय तो श्रन्य सम्भावना नहीं हैं।

क्रीस्त ने ईश्वर को बराबर पिता-पिता कहा था। श्रीर इस तरह उन्होंने अपने मन में जन्म के परम श्रीत, पिता ईश्वर की ही पूजा की थी। परिभाषा—इससे बात साफ जाहीर होने लगती है, कि
पूजा का मतलव अपने मन एवं कर्म से, अपने पूज्य का हार्दिक
सम्मान एवं सेवा है। इससे तच्चतम परिभाषा अन्य प्रतीत नहीं
होतीं है।

सम्मान—जब हमें पूज्य को सम्मान देना ही है, तो हम अपनी जिन्नगी में कोई भी कर्म करें, आरम्भ से अन्त तक अपने पूज्य, जन्म के श्रोत का स्मरण करें। इससे अपने जन्म के श्रोत आत्मिक माता-पिता एवं परमिता का सम्मान होता है और पूज्य की याने ईश्वर की ही मदद, उस कर्म को सफलता के साथ पुरा करने में, मिल सकती हैं।

सेवा—जब हम अपना सेवा करें तो सर्बप्रथम पूज्य की ही सेवा करें। अपने जिन्दगी के खान-पान में, जब कोई खास पदार्थ का सेवन करें, या कोई पेय पदार्थ का पान करें, तो सर्व प्रथम पूज्य (माता-पिता और उनके सिलसिले में परमपिता) को ही अपित कर सेवन करें। पित्र रसोई का थोड़ा अंश, ताजे पत्ते पर या तश्तरी में, जन्म के श्रोत पुज्य को, प्रथम अपित करें। तब बचा हुआ अपने उपभोग करें।

तभी तो सम्मानजनक सेवा कहा जा सकता है। या सम्मानजनक सेवा हो सकता है। सम्मानः एवं सेवा द्यगर एक साथ नहीं हो तो पूज्य का पूजा नहीं हो। सम्मान मन में है और सेवा कर्म में है। इसो कारण अपने जन्म के पूज्य श्रोतों का तो क्यो, किसी अन्य पुज्य जैसे अवतारी पूज्य (राम, कृष्ण, महा- अमद एवं कीस्त एवं तपस्वियों ) को भी सम्मान के साथ ही सेवा भी होना चाहिये।

क्यों कि सभी पूज्य सम्मान के साथ सेवा से ही खुश होते हैं। मात्र स्तुति, प्रार्थना, पढ़ना एवं जप तप से नहीं। सम्मान और सेवा से पूज्यों के खुश होने पर कठिनाईयों में उनकी अदृश्य मदद मिल सकती है।

हकार—पूजा दो प्रकार का है। एक प्रकार में मूर्ति पूजा है और दूसरा प्रकार में विना मूर्ति का पूजा है। मूर्ति पूजा—सावजनिक स्थान में सामृहिक तौर से किया जाये या अपने घर में व्यक्ति—गत तौर से किया जाये, मुख्यतः वाह्य (external) पूजा है। ईष्ट देवी एवं ईष्ट देवता के आकार को मूर्ति रूप में सामने रख कर उनकी आत्मा (सूक्ष्म रूप) को उस आकार में आहान कर सम्मान एवं सेवा के साथ पूजा किया जाता है।

विना मूर्ति का पूजा आन्तरिक या अन्तः (internal) पूजा है। मूर्ति पूजारक के हृदय में, मन में जब ईष्ट देवी या ईष्ट देवता का स्वरुप समा जाता है, तब उस अभ्यस्त पुजारी को, मूर्ति का सहारा लेने की आवश्यकता नहीं पड़ती है। वे जब भी चाहें चलते फिरते, या जिस स्थान में भी चाहें, पवित्र हालत में अपने आसन पर बैठ कर, ईष्ट देवी और ईष्ट देव का अपने मन से अपने हृदय में; आह्वान (invitation, summon) कर सकते हैं। और आह्वान करने के बाद, हृदय के तल पर के पिंड पर बैठाते हैं। ईष्ट देवी, ईष्ठ देव के चरणों को, मित्रहक

परिभाषा—इससे बात साफ जाहीर होने लगती है, कि
पूजा का मतलव अपने मन एवं कर्म से, अपने पृष्य का हार्दिक
सम्मान एवं सेवा है। इससे तच्चतम परिभाषा अन्य प्रतीत नहीं
होतीं है।

सम्मान—जब हमें पूज्य को सम्मान देना ही है, तो हम अपनी जिन्नगी में कोई भी कर्म करें, आरम्भ से अन्त तक अपने पूज्य, जन्म के ओत का स्मरण करें। इससे अपने जन्म के ओत आत्मिक माता-पिता एवं परमपिता का सम्मान होता है और पूज्य की याने ईश्वर की ही मदद, उस कर्म को सफलता के साथ पुरा करने में, मिल सकती है।

सेवा—जव हम अपना सेवा करें तो सर्वप्रथम पूज्य की ही सेवा करें। अपने जिन्द्गी के खान-पान में, जब कोई खास पदार्थ का सेवन करें, या कोई पेय पदार्थ का पान करें, तो सर्व-प्रथम पूज्य (माता-पिता और उनके सिलिसिले में परमिता) को ही अपित कर सेवन करें। पित्र रसोई का थोड़ा अंश, ताजे पत्ते पर या तश्तरी में, जन्म के श्रोत पुज्य को, प्रथम अपित करें। तब बचा हुआ अपने उपभोग करें।

तभी तो सम्मानजनक सेवा कहा जा सकता है। या सम्मानजनक सेवा हो सकता है। सम्मानः एवं सेवा द्यार एक साथ नहीं हो तो पूज्य का पूजा नहीं हो। सम्मान मन में है और सेवा कर्म में है। इसो कारण अपने जन्म के पूज्य श्रोतों का तो क्यो, किसी अन्य पुज्य जैसे अवतारी पूज्य (राम, कृष्ण, महा-

अमद एवं कीस्त एवं तपस्वियों ) को भी सम्मान के साथ ही सेवा भी होना चाहिये।

क्यों कि सभी पूज्य सम्मान के साथ सेवा से ही खुश होते हैं। मात्र स्तुति, प्रार्थना, पढ़ना एवं जप तप से नहीं। सम्मान और सेवा से पूज्यों के खुश होने पर कठिनाईयों में उनकी अदृश्य मदद मिल सकती है।

हकार—पूजा दो प्रकार का है। एक प्रकार में मृर्ति पूजा है और दूसरा प्रकार में विना मूर्ति का पूजा है। मूर्ति पूजा—सावजनिक स्थान में सामृहिक तौर से किया जाये या अपने घर में व्यक्ति—गत तौर से किया जाये, मुख्यतः वाह्य (external) पूजा है। ईष्ट देवी एवं ईष्ट देवता के आकार को मूर्ति रूप में सामने रख कर उनकी आत्मा (सूक्ष्म रूप) को उस आकार में आहान कर सम्मान एवं सेवा के साथ पूजा किया जाता है।

विना मूर्ति का पूजा आन्तरिक या अन्तः (internal) पूजा है। मूर्ति पूजारक के हृदय में, मन में जब ईष्ट देवी या ईष्ट देवता का स्वरुप समा जोता है, तब उस अभ्यस्त पुजारी को, मूर्ति का सहारा छेने की आवश्यकता नहीं पड़ती है। वे जब भी चाहें चछते फिरते, या जिस स्थान में भी चाहें, पवित्र हाछत में अपने आसन पर बैठ कर, ईष्ट देवी और ईष्ट देव का अपने मन से अपने हृदय में; आह्वान (invitation, summon) कर सकते हैं। और आह्वान करने के बाद, हृदय के तछ पर के पिंड पर बैठाते हैं। ईष्ट देवी, ईष्ट देव के चरणों को, मितिष्क

के उपरी सतह के चन्द्रलोक से अमृत रस को उतार कर, धोते हैं। वही अन्तः पुजारी के लिये ईप्ट देवी एवं ईप्ट देव का चरणामृत हो जाता है। इसी तरह से हृदय में ही वाहा पूजा के समृची प्रक्रियाओं से विधियों से, चिन्तन के सहारे आन्तरिक पूजा को सम्पन्न किया जाता है। और इष्ट देवी या इष्ट देव की इसी तरह से हर हमेशा मनन करते हैं। इससे इष्ट देवी एव इष्ट देव हर हमेशा पूजारी के अपने सम्पर्क में रहते हैं। और पूजारी को हर हमेशा दैविक सूरक्षा मिलते रहने की सम्भावना बनी रहती है।

वाह्य पूजा को, अक्सर जोरों की आवाज के साथ और कभी तो ध्विन विस्तारक यन्त्र (Loud-speaker) को सहायता से सम्पन्न किया जाता है। जिससे कि पूजा में शामिल लोग भी पूजा की विधियों को देख सकते हैं, सुन सकते हैं। किन्तु अन्तः पूजा बिलक्षल मौन पूजा है। केवल पूजारी ही अनुभव कर सकते हैं। जैसा—मौनी बाबागण करते हैं।

इसके अलावे अन्य प्रकार की पूजा नहीं है। अगर है तो संसार के लोगों के लिये प्रगट करने की कृपा किया जाए।

मेरे ज्ञान में और अन्य प्रकार की पूजा नृत्य गान के द्वारा किया जाता है। नृत्य एवं गान (ताण्डव नृत्य-त्र्य सुन) अपनी खुशी के साथ देवी देवताओं को खुश करने के छिये हीं किया जाता है। सफछ पूजा के साथ नृत्य एवं गान भी शामिल रहे तो ऐसा सममना चाहिये कि सोना में सुगन्ध हो जाता है। पर यह ईरवर भाव में डुबे हुये मक्त एव मक्तियों, योगी एवं योगिनियों के लिये ही उपयुक्त होता है।

कोळ आदिवासियों में, हरेक परम्परागत, त्योहार के साथ पूजा और पूजा के साथ पूजागीत एवं पूजा नृत्य का अनृद्धा सिम-श्रण है। अन्य गैर कोलों को ऐसा सिम्भ्रण अच्छा नहीं भी मालुम पड़े तो कोई हर्ज नहीं है। यह तो कोलों की खास अपनी संस्कृति है। किसी से नकल नहीं की गई है। किसी को अच्छा लगने या नहीं लगने से मतलब ही क्या है। शिक्त को अच्छा लगने या नहीं लगने से मतलब ही क्या है। शिक्त (power) के उपासक कोलों को यह अपना परम्परा कभी भी किसी भी हालत में नहीं भूलना चाहिये। नहीं छोड़ना चाहिए। क्योंकि कोलों की संस्कृति उत्तम है। हाँ अब बदलती समय के मुताबिक, इसमें कुछ सुधार करना चाहिये। किशोरों को एक अलग कतार में और किशोरियों को अलग एक कतार में नाचना चाहिये।

पाहन या दियुरी के द्वारा किया जाने वाला वाह्य पूजा, सामूहिक परिवारों के सामूहिक कुलों के सदभावना के लिये बहुत उपयोगी है। क्यों कि वे सम्पूर्ण कुल के पूजारी हैं। और कोलों के एक गांव के तरफ से, वे पूजा करते हैं। परन्तु इसके बाद ही परिवार के कर्त्ता को, अपने कुल के लिये दैविक कुल के साथ ही, व्यक्तिगत घरेल पूजा करना चाहिये। विशेष फल के इच्छुक, परिवार के कर्त्ता को अन्तः पूजा का भी सतत सहारा लेना चाहिये।

किन्तु, अगर आप अपने को, जिन्दगी भर, पूजा, प्रार्थना एवं पढ़ाई में ही सीमित करते हैं तो भूल करते हैं। इसका मतलब तो यही हुआ कि आप प्राथमिक (primary) श्रेणी में ही रह जाना चाहते हैं। किसी के लिये भी किसी एक स्तर पर टिके रहना अच्छा नहीं है। ऐसे में वे, कई उन भक्तों से पीछे छूट जाएँमे जो, अपने जिन्दगी में उत्तरोत्तर आतम निकास के लिये एवं दैविक उपलव्धियों के लिये निम्न स्तर के बाद उपर के दूसरे उच्च स्तर पर पहुंचने के लिये साधना करते हैं। आप भी साधना का अभ्यास की जिये। सतत अभ्यास कीजिये। पति वत्नी दोनों ही अभ्यास कीजिये। और आध्यात्मिक जगत के उपलब्धियों में महाशक्तिमान को ही, अपने शरीर में अनुभव कर सकने छायक अभ्यास कीजिये। अकेले दुकेले सम्भव नहीं हो सके तो योग्य गुरु की भी मदद छोजिये। योग के साधन के छिये तो आपको एक योग्य गुरु का शरण लेना ही अच्छा है।

महत्वपूर्ण--आपको हमेशा मन मे यह भावना रखना चाहिये कि "में ईश्वर का अंश हूं। अपने माता पितो के द्वारा धरती पर आया हूँ। अतः माता पिता एवं ईश्वर ही मेरे पूज्य हैं।"

-00-

जिनकी कृपा से जीवित रह कर जिनकी हम पूजा करते हैं. मनन करते हैं या सकुशल बहुत दिनों तक जीबित रहने के लिये जिनका हम पूजा करते हैं, मनन करते है, उन शक्तियों (powers) का हम ज्ञान हासिल करें।

### अदृश्य शक्तियां

ध्यान योग से प्राप्त ज्ञान के आधार पर श्रीर फिर प्रकट रूपों के श्रन्दर के शक्तियों के विश्लेषण के श्राधार पर बृहद ब्रह्माएड में (पूज्यनीय एवं मानसीय) मुख्यतः तीन शक्तियां प्रबज्ञ हैं।

परम शक्तिमास (Supreme Power) इस शक्ति का कोई नाम नहीं है, रूप नहीं है किर भी भक्त लोग अपने को इस शक्ति से सम्बद्ध करने के लिए इस शक्ति का नाम सत्य, ईश्वर, अल्हा, God कहते हैं।

चिक्तमास (Super Powres)
परम शक्तिमान के शुद्र ऋंश से शक्तिमान, ऋवतारियों, पैगम्बर
और ईश्वर पुत्र के स्त्रूल शरीरों में कभी अन्तर्विष्ठ शक्ति, तथा
तपस्वियां के स्थूल शरीरों में कभी अन्तर्विष्ठ शक्ति है।

### शक्ति (Power)

. आदमी रूप, स्थूल शरीर में अन्तर्विष्ठ शक्ति, तथा हवा, पानी पवं धरती के ऊपर, धरती के भीतर, के अनेक पशुत्रों, पित्तयों, कोड़ों, मकोड़ों, पित्तयों के स्थूल शरीरों में अन्तर्विष्ठ शक्ति सभी परम शक्तिमान के ही अस्त हैं।

पुत्र भक्त के समज्ञ मुख्यतः ये ही तीन शक्तियां हैं। जो हमको, आपको प्रभावित करती हैं, प्रज्वित करती है।

लेकिन ये शक्तियां ऐसी ही नहीं हैं। इन शक्तियों के श्रोत (channel) हैं। श्रोर श्रोत, मूल श्रोत से श्रान्तिम श्रोत सक विभिन्न श्राध्यात्मिक नामों से सम्बोधित किए जाते हैं। जो निम्न प्रकार है।

परम शक्ति मान (मूल श्रोत) यम (महाकाल) पर: ब्रह्म-पर: शिवः

परम पिना—परमेश्वर—परम—श्रातमां के नाम से सम्बोधित किए जाये जाते हैं। किन्तु यह स्थिति नाम रहित (nameless) है। कालरहित (timeless) है। असीम (Limit less) है। रूप रहित (formless) हैं। शाश्वत (eternal) है। जन्म-मरण के वधन से मुक्त, श्रदृश्य स्थिति है, विस्तृत हं।

लेकिन वह स्थिति स्वतः स्पम्दनशील होने से वे सूत्म रूप काल (Time with subtle body) में परि-णत होकर, उदय (जन्म ) स्थिति (जीवन) लय (मरण) गुणों का प्रह्मा ""महेश-महाचित्त की शिक्तयों से सृष्टि का संचालन करते हैं।

छोटे बड़े सभी देवता, अवतारी, अधि, मुनि, सिद्ध, मनुष्य पित्तर सूदम शुद्ध आत्मा रूपों में काल के अधीन ही स्थित होते हैं। और दानव, भूत, पिशाच आदि अशुद्ध आत्माएं भी काल के अधीन स्थित होते हैं।

लेकिन वे सृक्ष्म रूप चित्त, श्रातमा (subtte Spirit) दोनों, विशुद्ध एवं अशुद्ध स्थिति में, प्राकृतिक पंच तत्वों में घनी त होने के लिए अवतरित होते हैं। अगर पूर्व में स्थित नर एवं नारी के मिश्रित (स्वेत + स्कृत) विन्दु में प्रवेश पाकर स्थूल रूपों में प्रगट होते हैं। उदय

होते हैं। जन्मते हैं। सभी इसी तरह आते हैं। शुद्ध चित्त पवित्र दम्पति के घर आते हैं और अशुद्ध चित्त अपवित्र दम्पति के घर आते हैं। क्नें के मुताबिक, पूर्व संस्कार के मुताबिक शुद्ध या अशुद्ध चित के साथ प्रकृति में विभिन्न शरीरों को घ रण करते हुए आते हैं, कुछ समय तक स्थूल रूपों में जीते हैं और फिर चले जाते हैं। इस तरह के आने, जीने और जाने में सभी—

स्हाकाल एवं काल से प्रभावित होते रहते हैं। कोई नहीं वचते हैं। क्योंकि सभी तो उसी के ही श्रंश हैं।

लेकिन सब रूपों में उत्तम रूप, आदमी, में बद्धि के अतिरिक्त गुण विवेक होने के कारण से वे बचने का उपाय करते हैं। और इस बचने के प्रयास में महाकाल काल एवं उनके अन्य विभिन्न शुद्ध एवं सूदम रूपों को खुश करने का कोशिश करते हैं। और इस कोशिश में उन रूपों को प्रिय (dear) शल्दों (sound) का उच्चारण करते हैं। कच्टों को टालने से मृत्यु को टालने में देवों को प्रिय उन शब्दों के प्रयोग से साघकगण एक दो बार तो अवश्य ही सफलना प्राप्त करते हैं। देवों का प्रिय वे शब्द विलक्षण (peculiar) होते हैं। और इसी कारण वे मंत्र कहे जाते हैं। इन शब्दों को, इन शब्द मालाओं को पौरणिक से भी पौरणिक ऋषियों ने मुनियों

शक्ति

मान

शक्तित

ने कठोर तपस्या के बार महाकाल की कृपा से महाकाल के ही ज्ञान मण्डार से खोज निकाला था। इसलिए मंत्र कब खोजा गया किसके द्वारा खोजा गया इसके बारे में कुछ नहीं कहा जा सकता है। परन्तु ये देवों के प्रिय शब्द (मंत्र) सृष्टि के ज्ञारम्भ से कई युगों क बीतने के बार भी भुलाय नहीं गए। गुरू श्रीर शिष्य के श्रोतों में प्रवाहित होते रहे। क्योंकि इन शब्दों का हमेशा इन्तेमाल होते रहा है। पुस्त दर पुस्त के पुत्रों के द्वारा अपने फायदे के लिए इस्तेमाल किया जाता रहा है। इन शब्दों को उच्चारण करने वाला मंत्री प्रिय भाषी होता है। क्योंकि उनकी प्रवृति देवों को ही खुश करने की होती है।

प्रिय शब्दों का जानकारी हासिल कर हमें भी प्रियभाषी होना चाहिए। इसीं गुण से हम काल के समीप पहुच सकते हैं। उनकी शक्तियों का अर्जन कर सकते हैं। मनन के द्वारा हम अपना त्राण (protection) कर सकते हैं।

### मंत्र

ऐसा कहना उचित है कि हरेक देवी के देवता के अलग मंत्र है। हरेक मंत्र के अलग देवी एवं देवता हैं। क्योंकि हरेक शब्द के अलग अलग प्रभाव है। और देवी एवं देव के अनुकूल ही अलग प्रभाव है।

व्योम में सबको मूल-यम-है इनका प्रिय शब्द मंत्र "रुँ" है। यह बृहद ब्रह्माएड में सूक्ष्म से भी सूक्त्म विस्तृत रूप के कम्पन का शब्द है। उनसे परिवर्तित काल है इनका प्रिय शब्द, मंत्र "की" है। यह इच्छा, ज्ञान, किया से युक्त सृष्टि कल्पना का शब्द हैं। क्योंकि यही स्थिति ही सृष्टि औरम्भ होने की स्थिति हैं। काल सृष्टि आरम्भ करते हैं और उनके श्रुजन की किया में:-

प्रथम अहं (में) एक आत्मा के अभिन्यक्ति प्रथम सृजित ब्रह्मा बिष्णु महेश हैं।

जन्म-जीवन-मरण के प्रतीक शक्तियां हैं। उनके एक शक्ति के तीन में विभाजित शक्तियों का मंत्र "ॐ" है।

यह आदित्य के आर्ग्सिक सृजन का आर्ग्सिक शब्द है।

काल के इन्ही तीन अदृश्य सूक्ष्म शक्तियों के अधीन काल के अंश जीव, प्राकृतिक पंच तत्वों में लिपटे जन्तु वनकर जन्मते हैं, जीते हैं और मरते हैं।

और काल के हो इस शास्त्रत नियम, जन्मने जीने और मरने के द्वारा अवतारो, पैगम्बर, ईश्वर पुत्र सहित सभी एक समान प्रभावित होते रहते हैं। कोई बच नहीं पाते हैं। वही बचते हैं जो मंत्रों के उच्चारण के द्वारा तपस्या से शुद्ध होकर समाधि में अपने को काल में ही विलय करते हैं। विलय होने के बाद भी उनके बारे में जाने नहीं जा सकते हैं। उत्तराधिकारियों के द्वारा भी जाने नहीं जा सकते हैं। क्योंकि इश्वरीय कृपा एक अकेला उन्हीं में जागृत दुआ और एक अकेला

उन्हीं में अन्त हुआ। देवल उन्हीं के सम्बन्ध में, उन्हीं के पुस्त दर पुस्त के उत्तराधिकारियों के द्वारा जाने जा सकते हैं, जो अपने बुलाचार में, अपने इल जगत में, जन्मते हैं, जन्म कर उन्ही शक्तियों का मंत्रीच्चारण करते हैं। और उसके बाद शुद्ध स्थित में पुत्र को चेला बनाकर, बुलाचार का शिक्षा देकर, मरते हैं।

#### रहस्य

उन शक्तियों का रहस्य सृष्टि में परिलक्षित है। जिसे उस समय के ऋषियों एव मुनियों ने राजा दशरथ के प्रथम पुत्र में, उन्ही अपूर्वोक्त शक्तियों के असाधारण सामंजस्य की पहचाना था।

इस कारण उन शक्तियों के प्रिय शब्दों (मंब्रों) के संयुक्त शब्द, (रं ॐ) मिलाकर, उनका नाम "राम" रखा था। उन्हेराम शब्द से सम्बोधित किया था। शब्द राम, एक अवतारी के नाम के साथ ही साथ मंत्र भी है, बशते कि उस नाम के उच्चारण के साथ उन शक्तियों का भी ध्यान किया जाय।

उसी तरह, देवकी के एकछौता पुत्र में उस समय के ऋषि गागीं ने उस आकर्षण की शक्ति को पहचाना था, जो आकर्षण की शक्ति को शित के प्रिय शब्द मंत्र) "क्री" एवं उस शक्ति के गुण (कर्णन्ति, आकर्षन्ति) को मिछाकर उनका नाम ऋषि के द्वारा "कृष्ण" रखा गया। उसी तरह ही शब्द "कृष्ण" अवतारी के नाम के साथ ही साथ

मंत्र भी है, बशर्ते की उस शब्द के उच्चारण के साथ उस शर्कित (कालि) का ध्यान किया जाय ।

भागवत गीता में भगवान कृष्ण ने अपना सखा श्री अर्जुन को इन शब्दों में अपना परिचय सःफ बताया था "कालोसिन-में काल हूँ"। यह उस समय की बात है जब अर्जुन ने, भगवान श्री कृष्ण के विराट रूप की देखने के बाद पूछा था। कि इस रूप में आप कीन है ?

(भा० गी० अ० ११ रहोक ३१)

### गायत्री मंत्र

ब्रह्मागड-बृहत-ब्रह्मागड-चृह ब्रह्मागडों, देव-परम देव, जीव परमजीव, चित्त-परमचीत, आत्मा-परमात्मा, लोक-परलोक के सम्बन्ध में इतनी जानकारी हासिल करने के बाद, चिल्ए आज हम उस मंत्र का ज्याख्या करें, जिसकी शास्त्रों में चर्चा है। श्रीर लोगों के बोली में गायत्री मंत्र के नाम से बिख्यात है। श्रीर जिसे योग्य साधक के द्वारा ही प्रभावकारी ढंग से उच्चारण किया जा सकता है।

"ॐ भू भूवः स्वः, तत् सवितु वरेण्यं।
भगों देवस्य धीमहि, थियो यो नः प्रचोदयात ॥"
ॐ—श्रोम-तीन श्रचरों (नाश नहीं होने वाला) श्र+ड
+म के मेल से बना है। जो ब्रह्मा (जन्म) विष्णु (पालन)
एवं महेश (विलय) शक्तियों से युक्त, हेवों के प्रतीकात्मक

श्रचर हैं। वे तीनों देव सृष्टि में त्रिकोण यंत्र श्र-त्रह्या∆ड-विष्णु बनाते हैं।

म-महेश

श्रतः ॐ तीनों देत्र पुत्रों के सम्बोधनार्थं एक प्रतीकात्मक शब्द है। याने हमने ब्रह्मा, विष्णु एवं महेश को श्रलग-श्रलग सम्बोधन नहीं करके एक शब्द "ॐ" के द्वारा एक साथ तीनों को सन्बोधन किया श्रीर फिर एक साथ एक ब्रिकोण यंत्र-स्वस्तिका में प्रदर्शित कर दिया।

श्रव उन तीन देशों के एक शब्द "ॐ" के द्वारा एक साथ सम्बोधन के बाद-भू-पृथ्वी (भूमि तत्व) साधक के अपने स्थान से प्रथम दृष्टिगोचर, ज्ञिति, यह प्रथम ध्यान का लोक-भूव:- दृष्टि को ऊपर उठाते हुए, सौर्य मण्डल के श्रन्दर का वायू मण्डल (तापयुक्त प्रकाशमें) यह द्वितीय ध्यानका लोक-

स्व:- उर्ध्व गति होकर देखते हुए. विलक्कल उपर की छोर श्रिसमीत श्राकाश, व्योम मण्डल, (ताप रहित प्रकाश में) यह त्रतीय ध्यान का लोक-

इन तीनों लोको-सिंहत पूर्ण ब्रह्माण्ड, तत् सिंवतु-के निर्माता, या उसके निर्माता (Creator सिवता) का- वरेण्य - हम वर्णन करें, मृत्ति करें।

जो सबिता यंत्र त्रिकोण के मध्य में नाद विन्दु △ स्वरूप विद्यमान है। श्रीर जो सबिता यंत्र त्रिकोण के तीनों देवों की मां, त्रिपुरा सुन्दरी त्रयम्ब की हैं, की बन्दना करें। वही-जिस सविता से हम सभी आते हैं, जिनकी कृपा से हम सभी जीते हैं, और अंत में, जिनमें हम सभी प्रवेश पाते हैं, की वन्दना करें।

भर्गों—इस त्रादित्य देव-उस प्रथम द्यातमा, (भ-भवति-होने वाले-र-रमने व्यापने वाले-गो-गच्छ-जाने वाले ) याने त्राने, जीने स्थार जाने वाले।

देवस्थ—देवता काधीमहि—हम ध्यान करें, चिन्तन करें। जिससे कि वेधियो—बुद्धि, विवेक के माध्यम सेयो न—हम सब काप्रचोदयात—मार्ग दर्शन करें।

याने हम सब की बुद्धि, विवेक का वे मार्ग दर्शन करें। "ॐ"

डंग्-पृथ्वी मण्डल, वायु मण्डल, आकाश मण्डल, इन तीनों मण्डलों (लोकों) के निर्माता (सावित्री) का हम स्तृति (पूजा) करें । उनमें (तीनों लोकों में) व्यापने (जन्मने, जीने और जाने) वाले आदित्य देव (प्रकाश रुप प्रथम आत्मा) का हम ध्यान करें। वे, हमारी वृद्धि-विवेक का मार्ग दर्शन करें। ॥३ंग।

सविता के चृष्टि का रहस्य

ऐसी बात नहीं है कि सृष्टि एक बार आदि में हो चुकी है। और अब नहीं होती है। अब भी हीती है। हरेक च्या पूनस् जन का च्या है। पूर्व सृजन होता है।
यह सविता के अविनाषी "क्टाम्न क्टला" के कारण से है।
जो स्वभाव से हरेक-नर-नारी में विद्यमान है। वह महाशक्तिमान
का "काम कल" है। जो नर-नारी का प्रोरक (promptor) है।

तो प्रेरणा के वदौलत मिलन से उत्पन्न सम्मिश्रित विन्दु में वया-क्या है? ० नारी का रक्त विन्दु ० नर का स्वेत विन्दु और शक्ति (power) है। इस सम्मिश्रित विन्दु के फैलाव के साथ यत्र त्रिकोण △ का सृजन होता है तो उस त्रिकोण में क्या-क्या है? परः वक (Suprem Speech) है। पर: वीज (Sureme Seed) है। परयन्ति- मध्यमा बैखारी शक्तिः वग भाव-कामराज है।

तीन मण्डल है
चन्द्र - सूर्य - श्राग्त
तीन लोक है
पाताल - स्वर्ग - नक 
तीन लिग
स्वयम् वान इतर
तीन वर्ण है
श्र--क—त
तीन गुण है
सत्व—राजस—तामस
तीन भाव है

तीन वेद है

श्रग—साम—यजु

तीन कारण है

इच्छा—ज्ञान—किया

इच्छा ही सृष्टि का प्रथम कारण है।

काम + कला

शिव + शक्ति

ये सभी अ+ह-अहं (मैं) में पूर्ण है।

लित सृंगता △ त्रिपुरा सुन्दरी का सृष्टि-कल्पना का प्रणावा "ॐ" मूल मंत्र है। सिवता का यहीं "तत्व ज्ञान" है। बड़े-यहे योगी, ऋषि, मुनि, तप से विशुद्ध आत्मा में इसी ज्ञान का पाते हैं। अनुभव करते हैं। और पाकर स्वेच्छा से शरीर त्याग कर विशुद्ध आत्मा में, महाशुद्ध परमात्मा में घुलमिल जाते हैं। और वही असली मृत्यु हैं।

#### इस ज्ञान का प्रभाव

शरीर हल्का होकर सिंहर उठता है, रोंगटे खड़े हो जाते हैं, आंखों में पानी भर जाता है विशेष प्रभाव में ऐसा लगता है कि शरीर हवा में उठता हैं।

-:-

नोट:- सृष्टि का कारण-"इच्छा" को जिसने बश में कर लिया वही दिग्विजयी है। वही सच्चा सन्यासी हैं। ऐसा भी समभा जा सकता है। वेंसा समभाना उचित भी है। "इच्छा" को जिसने जीत लिया उसने सिंटकर्त्ता को ही जीत लिया।

-:-

हुम कैसे आते हैं ?

"अहश्य विस्तृत ब्रह्म" से उत्पन्न
याने "महाकाल" से उत्पन्न
"सृद्धम रूप काल" के
इच्छा ज्ञान किया
की शक्तियों का अहश्य प्रभाव
पति एवं पत्नी
पर होता है।
परिणाम
दोनों का मिलन होता है
उससे उत्पन्न

१ 🗆 ।

पति के रवेत बिन्दु एवं पत्नी के रक्त बिन्दु का श्रात्यन्त परोक्त में

"मिलन एवं मिश्रण" होता है
इन्ही जुगल किन्दुओं में "शक्ति के श्र'श" का प्रवेश से
सम्मिश्रित "वीज रुप विन्दु" का उदय होता है।

+ - + - ?+?+?-3

त्रीर "शक्ति" के अंश से शक्तिमान "चित्त" का निर्माण परा होता है। फैलाव होने के कारण "बीज रूप बिन्हु" के फूटने से प्राकृतिक पंच तत्वों का समावेश होता जाता है और चित्त पंच तत्वों का ढकन का विकास करते जाता है और स्थूल रूप "शरीर" का निर्माण पूर्ण हीता है। इसी शरीर का नाम तन है। और तन की रज्ञ। के लिए ही तंत्र शास्त्र है।

हे दम्पति !

श्राप माल्म करते हों नहीं करते हों। विश्वास मानिए, पुनः सृजन के लिए कोई एक श्रदृश्य शक्ति, श्रापको कुछ करने के लिए मजबूर करते हैं। उस श्रदृश्य उत्प्रेरक का ज्ञान हासिल करें। श्रीर उनसे ''कुलाचारी पुत्र'' का ही मांग करें। जो श्राप दोनों का, जिन्दगी में तो क्या—मरणोपरान्त का पुजारी सेवक होगा।

- 🛘 उस बीज रूप सम्मिश्रित विन्दु में क्या-क्या है ?
- (१) त्रह्मा-विष्णु-महेश, की शक्तियां हैं।
- (२) "ऋ" से लेकर "ह" तक ४० वर्णाचर हैं, जिसे देवनागरी लिपि कहते हैं। कुछ विद्वान ४२ वर्णाचर का हिसाब बतलाते हैं। यह गलत माल्म होता है, क्योंकि कुण्डालिनी योग मैं चन्द्रलोक के "सहस्त्र—पद्मा" पचास के गुणा में ही पूर्ण होता है। इस कारण ४० वर्णांचर सही है।

- (३) ब्रह्म ब्रह्माएड के सारे देव गए हैं।
- (४) परः त्रह्म के "सत्व, राजस-तामस" गुणां का सम्मिश्रण है।
- (४) सभी वेद एवं शास्त्र हैं ।
- (६) प्रणव-मंत्र "ॐ" है ।
- (७) शब्द "वक" है।

समय के गुजरते □ सम्मिश्रित विन्दु के फूटते के साथ "चिति—जल—पावक—गगन—समीरा" का मट से प्रवेश होता है। श्रोर पूर्ण शरीर (जूर ब्रह्माण्ड) का विकास श्रारम्भ होता है। उस बनते शरीर में श्रव शब्द (Sound) पश्यन्ति-मध्यमा—वैखारी (Spoken speech) काभी विकास होता है। जिस शरीर में शब्द का विकास नहीं होता है वही "गूंगा होता है।

गर्भ में स्थित "श्रदृश्य रूप शरीर" श्रीसतन नौ महीने के बाद अब प्रगट होता है, तब लड़का-लड़की का पहचान होता है। इसी तरह के प्रगट रुपों में हम-श्राप हैं श्रीर पृथक बनाने के फेर में विभिन्न धार्मिक नियमों में फ से हैं। जो हमारा श्रम है।

चाहे हम समय के पह ले या समय के अन्त में मरते हैं। हम कुल धर्म के कुलाचारी- दें विक प्रकाश में प्रवेश करते हैं। पृथक धर्म के तो 'प्रकाश' से पृथक ही रह जाते हैं। गहनतम अधिकार में ही सदा के लिए खो जाते हैं।

#### SONS AND Co.

Kindly listen for a while Then meditate for a while It is a question worth while For you to answer erst while After leaying the religion taditional Atter adop ting a religionoptional Whaterer merit you mey acquire Who is going to recognise it where ? Whether your wife or your son? Or any of your kith or kin? No, my dear, none of your relation During the life or after death All care for their life and health None mourns for no body's death Your life's merit ends in fiasco, As if there is no son's and co. So many priest as fake-fathers Preached the same with cheers By singing the prayers in one-lore As there is in that nothing more But all died the Death as animals Devoid of water and food materials All new comers prayed for Prophet None bothered for Father's-epithet

Alas! it is a position pitiable
For those who are sensible
But wise have their own system
Which is reflected in son's custom
It is the worshiping in counter
Of the creator and re-creator

By the sons and sons in succession In their purest Kuldharma-Sanatan

Note--Creator-the Supreme. Re-creator-begetter father, mother.

Wise-the world has been used to indicate Kols of Kolahan in the district of Singbhum.

None mourns-It is true in the sense, because mourning becomes customory and temporary when it is simply a mourning. In distinct religions mourning does not convert in memory, associated with worshiping by offerings of food and water, as Divineduty towards the departed soul, just as under the purest conditions of Kuldharma, by a Kolson.

--Writer.

#### KULACHARI

Son questions? You are nothing else but a son I am nothing else but a son A son is asking from another son What should be your Religion? What should be our Religion? The world is full of Isms Hindu-Ism and Christian-Ism Sikh-Ism and Islam-Ism What should be the sons-Ism ? Is there any other than Gene-Ism? I salute my own-self. You salute some other's self. Just before us is the Parents self. Why should not a son self Then worship his Pedigree-self. ?

My self and your self

Each is the embodied self

Deceased is the body-less-self

Is there other difference of a self

Between internal and external self?

You may have some other notion
But all the Prophet or Incarnation
In the past had come as a son
They died in times as a father
Have they not become the Great-grand-father?

Believe me 'O' my brothers

If son will worship his father

They will certainly care each-others
In their journey to the God's border

Saluting their Gene-Ism in order

Note: You-includes all those, who have taken birth.

Our-includes all sons as one classin creation.

Self-chif, Atma, Jiva, Spirit, Ruh, Rowa.

Internal and External selves are the part and parcel of the Supreme-Self.

Father-begetter, pedigree-ancient deseent.

# उपलक्षों में वाद्म पूजा, कीलंन

[क] दूताचार- ईश्वर के दूत अवतारी, पैगम्बर, पुत्र, जैसे-राम, कृष्ण, महामद एवं क्रीस्त एवं तपस्वियों-महावीर एवं गौतम आदि के सम्मानार्थ आचार है। इनके नाम एवं रूप की आराधाना की जाती है }

\_\_ \_ \_

# कुछाणंव—Genealogical Oceam.

कुत्त की सीढ़ी—नीचे में नव-दम्पति से आरम्भ होकर, शिखर में अतीत, सूदूर अतीत के प्रथम दैंविक दम्पति तक पहुंचाती है। पुत्र योगी एवं बन्धु योगिन, सम्पूर्ण ब्रह्माएड के, सम्पूर्ण कुल के, निज कुत्त के सिलसिले में ही सेवक एवं पुजारी हैं।

कोई पूरव मुंह करके,
कोई पश्चिम मुंह करके,
अकेला या सामूहिक, अराधना करते हैं। कुछ एक बड़े
उ चे, सामूहिक घर के छत्त के
अन्दर सामूहिक अराधना
करते हैं। कुछ भोग अर्पणों
के साथ, पर बहुत अधिक
उसके बिना ही अराधना

कुलाचार में, खूद अपने रहने के घर में, और सामू-हिक रूप से खुले आसमानी छत के नीचे, उध्ब गति होकर, याने उपर आसमान की ओर मुंह करके ही अराधना करते हैं। यह उत्तम है। क्योंकि, आखिर सभी दिशाओं की एक दिशा आसमान ही है।

### आ चा र

### कुल मिलाकर आठ आचार हैं ( नीचे से ऊपर की श्रोर पढ़े )

### आचार (CONDUCT)

दैविक ज्ञान (Knowledge) एवं दैविक अनुभव (Divine experience), प्राप्त करने के, दिवक आचार Divine Conduct) है। यह इस प्रकार भी कहा जा सकता है, कि सामाजिक एवं धार्मिक शिष्टाचार के आगे बहुत आगे दैविक अनभव प्राप्त करने के दैविक शिष्टाचार (Divine discipline) है। ये दैविक आचार कुछ मिलाकर आठ ही है। जो निम्नप्रकार हैं।

| सत् कर्ग        | सत भाव में<br>समाधिस्त                                                        | लदय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| कुल योग         | दिच्य<br>भाव <b>में</b><br>योगी                                               | पुत्र, निज कुल के साथ देव कुल का समन्वय (connection) स्थापित करता हैं।  पुत्र, योगी पित्तरों एवं देवों को अर्पित पवित्रत्तम भोजन का सेवन करता है और धर्म, अर्थ, काम मोक्ष का विवेक ज्ञान के साथ प्राप्त करता है। कुल से ओमल नहीं होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
| योग             | योग दिन्य<br>भाव ७ के साथ सिद्धि को प्राप्त होता है। सिद्धि का अन्त करना ही ७ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
|                 | वीर भाव                                                                       | सृजन की किया में लिप्त या निर्लिप्त होकर निष्काम साधना से मन को जीतना<br>वामाचार है। श्रीर इस प्रकार पशु भाव से इ बुद्धि को लड़ाई करते हुए<br>वीर भाव में पहुचना होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
| साधना           | में<br>मनुष्य                                                                 | सकाम साधना के द्वारा मंत्रों को सिद्ध किया जाता है। देवीं देवतात्रों के तारण एवं मारण शक्तियों के लिए वर प्राप्त करना ५ दिल्लाचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
| उपासना          | पशु                                                                           | ४ शिव लिंग के द्वारा शिव के उपासक 8 शैवाचारी है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
| श्चन्तः<br>पूजा | भाव<br>रत                                                                     | ३ चित्र के द्वारा बिष्णु का ३ उपासना वैष्णाचार है। जो शाकाहारी उपासना है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
|                 |                                                                               | २ चित्र के द्वारा २ सृजनकर्ता ब्रह्मा का उपासना ब्रह्माचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| श्राध्यापन      | श्रादमी -                                                                     | १ अध्ययन १ करना वेदाचार है। आश्रमों में गुरू चेला के सम्बन्धों में, चार<br>वर्णों का जिन्दगी गुजारते हुए चारों वेदों का अध्ययन किया जाता है। इसके द्वारा<br>दैविक कार्यों के लिए अपना आचरण को सुधारा एवं सम्माला जाता है। पूजा, होम.<br>यज्ञ के तरीके सीखे जाते हैं। एवं पूजा होम् यज्ञ किए जाते हैं। इन क्रियाओं से<br>अपने को शुद्ध किया जाता है। और अन्य उच्च, उच्चतर एवं उच्चतम अध्यारों के<br>पालन के योग्य बनाया जाता है। इसलिए यह कहा जा सकता है कि यह धोबी के<br>जैसा मन के मैंल के धुलाई का आचार है। |  |  |  |

महाशक्तिमान
श्रधंनारीस्वर
कुल श्रकुला
कुलाचार है।
के कुल का
श्राचार
कुलेश्वरी
त्रयम्बकी
त्रयम्बकी
महेश

विष्णु

त्रह्या

किन्नर आत्माएँ

महान आत्माएँ

पित्तर आत्माएँ

# आ चा र

## कुल मिलाकर आठ आचार हैं (नीचे से उपर की श्रोर पड़े)

### आचार (CONDUCT)

दैविक ज्ञान (Knowledge) एवं दैविक अनुभव (Divine experience), प्राप्त करने के, दिवक आचार Divine Conduct) है। यह इस प्रकार भी कहा जा सकता है, कि सामाजिक एवं धार्मिक शिष्टाचार के आगे बहुत आगे दैविक अनभव प्राप्त करने के दैविक शिष्टाचार (Divine discipline) है। ये दैविक आचार कुल मिलाकर आठ ही है। जो निम्नप्रकार हैं।

| सत् कर्म      | सत भाव में<br>समाधिस्त          | त्तद्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |
|---------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| कुल योग       | दिव्य<br>भाव <b>में</b><br>योगी | पुत्र, निज कुल के साथ देव कुल का समन्वय (connection) स्थापित करता हैं। ८५ पुत्र, योगी पित्तरों एवं देवों को ऋर्षित पवित्रत्तम भोजन का सेवन करता है और धर्म, अर्थ, काम मोक्ष का विवेक ज्ञान के साथ प्राप्त करता है। कुल से ओमल नहीं होता है।                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |
| योग           | दिव्य<br>भ।व                    | सृजन की किया से परे साधु, संत एवं योगी निष्काम साधना के द्वारा विवेक ज्ञान के साथ सिद्धि को प्राप्त होता है। सिद्धि का श्रन्त करना ही ७ सिद्धान्ताचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
|               | वीर भाव                         | सृजन की किया में लिप्त या निर्लिप्त होकर निष्काम साधना से मन को जीतना<br>वामाचार है। ऋौर इस प्रकार पशु भाव से इ बुद्धि को लड़ाई करते हुए<br>बीर भाव में पहुचना होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |
| साधना         | में<br>मनुष्य                   | सकाम साधना के द्वारा मंत्रों को सिद्ध किया जाता है। देवी देवतास्त्रों के तारण एवं<br>प्रमारण शक्तियों के लिए वर प्राप्त करना 🖳 दत्तिणाचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |
| उपासना        | पशु                             | ४ शिव लिंग के द्वारा शिव के उपासक ८ शैवाचारी है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| ऋन्तः<br>पूजा | भाव<br>रत                       | ३ चित्र के द्वारा विष्णु का 🗢 उपासना वैष्णाचार है। जो शाकाहारी उपासना हे।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
|               |                                 | २ चित्र के द्वारा २ सृजनकर्त्ता ब्रह्मा का उपासना ब्रह्माचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| श्चाध्यापर    | त्र त्रादमी                     | र अध्ययन १ करना वेदाचार है। आश्रमों में गुरू चेला के सम्बन्धों में, चार वर्णों का जिन्दगी गुजारते हुए चारों वेदों का श्रध्ययन किया जाता है। इसके द्वारा दें विक कार्यों के लिए अपना आचरण को सुधारा एवं सम्भाला जाता है। पूजा, होम. यज्ञ के तरीके सीखे जाते हैं। एवं पूजा होम यज्ञ किए जाते हैं। इन कियाओं से अपने को शुद्ध किया जाता है। और अन्य उच्च, उच्चतर एवं उच्चतम आचारों के पालन के योग्य बनाया जाता है। इसलिए यह कहा जा सकता है कि यह धोबी के जैसा मन के मैंल के धुलाई का आचार है। |  |  |  |  |

महाशक्तिमान श्रधनारीश्वर कुल अकुला कुलाचार है। के कुल का श्राचार कुलेश्वरी कुलेश्वर त्रयम्बकी त्रयम्बका महेश विष्णु त्रह्या किन्नर आत्माएँ महान आत्माएँ

पित्तर आत्माएँ

TTOTE

नेत के पत्र है हैं।

ग्रंप्राव्या नानाम

्र सम्प्राण हैनी है का (अप्रोतिशायक) माह हिमी । क क कि सहस्र का मह रे (आर्मिक्ट) कार्यक का मह रे (आर्मिक्ट) कार्यक है। क्यारी कार्यक के राज्य कार्य सम्प्राण हिमी है। के स्थान कार्यक के साम्यक्ष के स्थान कार्यक के स्थान कार्यक के स्थान कार्यक का

| į.                                                                                                                      |     | र्ने च्या छह<br>संबंधीतम् | ेल जन       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------|-------------|
| ह तम किन्न कर किन्न है किन्न के हैं है।<br>अभीक कि किन कि जिसकी निर्माह है।<br>उसके मेक्टिन तम किन्न निर्माह है।<br>अपन |     | 1509<br>* 1111<br>Helt    | ार्धिक      |
| का रोत होंगा कि है कमों ते कार<br>वर्त ने काह समा के शीरों का है                                                        | C.  | हेव्या<br>गोम             | rsfr        |
| विस्ता काली के मध्यम के सम्बद्ध<br>पुत्र जिल्ला का चीन ! में जिल्ला काली<br>नीन महिल्ला विकास के                        |     | नीर गार्ड                 |             |
| में कि किसे एवं प्राप्त के किसी करणें<br>जिल्ला भारत ने जिल्ला करणें                                                    | · • | ोच्युरो                   | nivite<br>1 |
| क्षामां न वर्ष तात न पर्दे भारी                                                                                         | 14  | . Lit                     | raser       |

करते हैं। पर ये सभी स्वार्थ-यश ही ऋराधना करते हैं।

पित्तर श्रात्माश्रों एक देव श्रात्माश्रों को स्वीकार्य समी तरह के भोग श्रर्पणों के साथ उन्हें खुश रखने मात्र के लिये, नि स्वार्थ श्रराधना करते हैं। मात्र श्रपने जन्म के श्रोत के, कुल के प्रति कर्त्त व्य से, प्रेरित सेवा की भावना को पूरा करने कें लिये श्रपने कुल सहित देव कुल का श्रराधना करते हैं।

शुरू के उपरोक्त केवल आठ ही आचार हैं। जो (१) वेदाचार (२) ब्रह्माचार (३) वैष्वचार (४) शैवाचार (४) दिल्लाचार (६) वामाचार (७) सिद्धान्तचार (८) कुलाचारहै।

ये आठ आचार पौराणिक से भी पौराणिक, ऋषियों,
मुनियों के द्वारा आध्यात्मिक जगत के, ज्ञान एवं तत्व ज्ञान के
खोज में नपस्या के दौरान अनुभव किए गये थे। और प्रत्येक
आचार अपने-अपने स्तरों में प्रामाणिक (reliable) आचार
घोषित किए गये थे। भारत के अन्दर ये आठों आचार अभी
भी शहरों से लेकर सूदूर जंगलों के गांवों तक में विभिन्न जातियों
के भक्तों के आचरणों में पाए जाते हैं। वे अपने ज्ञमता के
मुताबिक उन अलग-अलग आचारों का अनुशरण करते हैं।

कुलाचार, सब श्राचारों में कठिन है। पर सब श्राचारों में उत्तम है। चोटी का श्राचार है। यह श्राचार एक खास तरह के लोगों के द्वारा गुष्त से भी गुष्त रूप में, पर शुद्ध रूप में श्रुत्र रूप में हिए जाते हैं। इन्होंने युगों से इस श्राचार को, श्रुपने हृद्य के श्रुन्दर ऐसा छिपा करके रखा है, जैसा एक प्रेमिका, श्रुपने श्रुमी के ज्यार को दूसरों से छिपा करके रखता है। मैंने वर्त मान के इस कलियुग में, मां कुलेश्वरी की छपा से ही, उसे प्रगट करने का कोशिश किया है। इसे सभी तरह के भक्तों के द्वारा बुलनात्मक श्रुप्ययन के लिए प्रगट करने का कोशिश किया है। क्योंकि कुलाचार के गरिमा का ज्ञान क श्रुमाव में, श्रुन्य श्राचारियों के भक्त, कुलाचारियों को नीचा समभने लगे है। श्रीर कुलाचारी गण हीनता महसूस करने लगे हैं। यवड़ाने लगे हैं।

कुताचार सृष्टि कल्पना "ॐ" के प्रथम दैंविक माँ कुत्तेश्वरी के सृजन के आरम्भ का आचार है। श्रीर बाकी आचार उन्हों के सृजन के बाद के आचार हैं। इसीसे कुलाचार के उत्कृष्ठता का श्रन्दाज कर लीजिए।

वे बाठ बाचार पूर्ण रूप से, सभी तरह के भक्तों के द्वारा उस समय अनुभव और अनुपालन किए जा रहे थे, अवतारी, पैगम्बर एवं ईश्वर पुत्र इस पथ्वी पर प्रगट याने पैदा नहीं हुए थे। उनके पदा होने के बाद, उनके नाम के सरल ब्राचार, उनके चेलों एवं अनुयायियों के द्वारा बनाए गये। और फिर बाद के समयों में भी और अधिक सरल बनाए जाते

रहे। लोग, वैदिक युग के कठिन आचारों के सुकाबिले, अवतारी, रौगम्बर एवं ईश्वर पुत्र के नाम के सरल से भी सरल बनाए गये आचारों का आसानी से अनुशरण करते गये। इस तरह वैदिक युग एवं उससे भी आगे के वे आचार लोगों के स्मरण से खूटते गए और अभी उन आचारों के सम्बन्ग में कोई सोंचते तक नहीं है। अनुशरण करने की बात तो दूर ही रही।

दोनों तरह के परिश्यितियों का अगर सही विश्लेषण किया जाय तो मालूम पड़ेगा कि वास्तव में ये श्रवतारी, पैगम्बर एवं ईश्वर पुत्र कित्युग के मानसिक दशा के कमजोर लोलों के बीच एक सामाजिक आदर्श प्रस्तुत करने वाले ईश्वर के दृतों के सिवाए अन्य नहीं थे। वैसे दूत तो ईश्वर की ही कृपा से समय-समय पर बहुत प्रगट होते रहते हैं। लेकिन जिनके बारे में वर्णन किया गया और जिनकी स्तृति की गई, उनकी सामाजिक एवं कौमी त्रादर्श पुरूष का मान्यता मिल गया। ऋौर वे सबके स्मरण के प्रतीक बने। वैसा अवतारी तो खुद मक्त भी है। क्यों कि वे भी ईश्वर के ऋशा ईश्वर की कृपा से ही माता-पिता के द्वारा पृथ्वी पर कुछ समय के लिए प्रगट याने पेंदा हुए हैं। जैसा कि अवतारी, पैगम्बर एवं ईश्वर पुत्र, माता पिता के द्वारा, ईश्वर के अंश होकर ईश्वर की कृपा से ही कुछ समय के लिए पैदा हुए थे। श्रीर समय होते के साथ लौट गये थे। श्रगर साधारण भक्त भी पहल करें तो वैंसा ही प्रभावशाली वन सकते हैं। इसमें सन्देह नहीं है।

लेकिन गत ढाई हजार वर्षों के अन्दर, इश्वर के दूतों

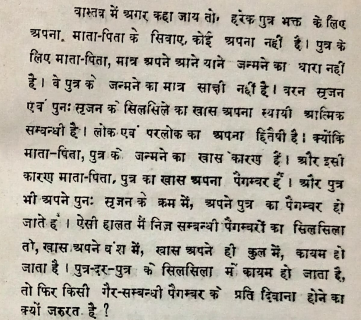


के, भिन्त-वभन्त स्थानों के भिन्त-भिन्न सामाजिक एवं आर्थिक, वातावरणों वाले लोगों के बीच पैदा होने के कारण चौर उनके द्वारा उस तरह के लोगों के बीच, भीक्त का आदर्श, न्याय का आदर्श, ज्ञान का आदर्श, ईमान का आदर्श एवं कार्य का आदर्श प्रम्तुत करने के कारण, वहां के लोग उन्हें अपना ही, सामाजिक आदर्श पुरूष भगवान मानने लगे हैं और दूसरों का आदर्श पुरूष नहीं मानने लगे हैं।

इस तरह अपना ही बनाने के प्रयास में उनके नाम की स्तृति के लिए, उनक नाम की भक्ति के लिए, अलग-अलग मंतों (dogmas) एवं अलग-अलग आचारों (conducts) का प्रचलन आरम्भ किया गया। और इन भिन्न मतों एवं आचारों के द्वारा, अपने सम्बन्धित, अवतारी या पैगम्बर या ईश्वर पुत्र, को इतना ज्यादा मानने लगे कि उनके बिना वे लोग नहीं और उनके नाम के बिना अपना नाम नहीं।

नतीजा यह हुआ कि उस तरह के वे लोग, अपने माता-पिता के महत्व को तो भूल ही गए, यहां तक कि खुद अपना महत्व को भी, वे भूल ही गए।

वास्तव में अगर कहा जाय तो वे आदर्श पुरुष किसी के अपना नहीं थे। और अभी भी शरीर मुक्त याने तनहीन, आत्मा रूप में भी किसी के अपना नहीं है। क्योंकि उनके साथ भक्तों का किसी प्रकार भी अपना रिस्ता जोड़ा नहीं जा सकता हैं। उन्होंने जो कम किया था, अपने कर्त्त व्य के लिए ही किया था।



लेकिन इस अपने जन्म को सिलसिला वाली समम-दारी के विपरीत सममदारी वालों के द्वारा ईश्वर के दूतों के नाम का अपना एक पृथक धर्म बनाए जाने के कारण ये दूत पैगम्बर उस धर्म के प्रतीक या आधार स्तम्भ कहे जा सकते हैं। सामाजिक या कौमी ढांचे का आधार स्तम्भ कहे जा सकते हैं। गौर-सम्बन्धी होने के कारण बैसे प्रतीक दूत के भक्ति से अपना तथा अपने जन्म के सिलसिले का कल्याण होने की सम्भावना जीण मालूम पड़ती है।

· फिर भी किसी एक दूत पर ही आश्रित, आचार वालों को एक शब्द में दूताचारी कहा जाय तो अच्छा है। क्योंकि



वे भिन्न भिन्न जन्मों के सिर्लासले का होकर भी एकजुट के एक रट में है।

संताचार—ग्राजकल जगह-जगह, बहुत से संतों के बारे में चर्चाए होतीं रहती हैं। ये, संत शहरों में या शहरों के निकट या उंची पहाड़ियों पर अपना एक आश्रम बनाकर रहते हैं। कुछ भ्रमणशील संत हैं। जो विभिन्न स्थानों के मिन्दिरों में पहंचते रहते हैं। उनके सेवा के लिए आश्रम में हमेशा उनके चेले रहते हैं। उन चेलों के द्वारा संत का प्रचार होता रहता है। श्रीर कई अनुयायी भी बनते जाते हैं। ये संत पुनः सुजन की कियाओं से निरक्त. संसारिक चहल-पहल की जिन्दगी से थिरक्त, अके लापन का निर्लिप्त जिन्दगी गुजारते हैं। वे कठिन तपस्या के बाद सिद्धि को प्राप्त होने के कारण असाधारण प्रतिमा वाले अवश्य होते हैं।

लेकिन बहुत स्थानों में बहुत से संत होने क कारण, या कभी तो एक ही स्थान में बहुत से सत होने के कारण, सिद्धि को प्राप्त संतों का सही जानकारी किठन होता है। इसका सरल मापद ड नहीं है। इस कारण बहुत से भोलेभाले अनुयायियों को घोखा भी हो जाता है, पर वे अनुयायी अक्सर संतों के आशीर्वाद के भूखे होते हैं। इसिलिए संत के नाम पर बहुत अधिक रुपये भी खर्च कर बैठते हैं। पर इतने खर्चों के बाद और अनुयायी बनने के बहुत बाद में भी संत का आशीर्वाद किनको कितना फलदायक होता है ? इसकी सही जानकारी भो आसान नहीं है।

फिर भी भोले भक्त अनुयायी वनकर, सत संग, श्रीयड़ पंथी, श्रानन्द मार्ग संग इत्यादि में शामिल होते है श्रीर देविक श्राचार वरते हैं। संत के बताए मार्गों को अनुशरण करते हुए श्राचार करते हैं। इस अकार अलग-अलग संतों के अलग-श्राचार होते हैं। अतः इन विभिन्न श्राचारों को एक शब्द में संताचार कहा जाए तो अच्छा है। संताचार अस्थायी है। क्योंकि संतकी मृत्यु के साथ ही श्राचार की मृत्यु भी है।

इस प्रकार इस वर्त्त मान किलयग में हम पाते हैं कि, सत्य, त्र ता एवं द्वापर युगों के, पौराणिक आठ आचारों के आलावे, अभी और वई आचार होते जा रहे हैं, जिसमें सुख्यतः अभी दो आचार (१) दूताचार एवं (२) संताचार अधिक प्रचित्त हैं। इस प्रकार अब हमारे सामने कुल मिलाकर दस आचार हो जाते हैं।

वर्त्त मान में दूताचार और संताचार में अधिक लोगों के शामिल होने का कारण क्या ने सकता है ?

सिवाय इसके और कोई कारण नहीं है, कि लोग बहुत अपित्र हो गये हैं। लोगों में ऐसी अपित्रता वर्ण संकर (cross-breed) होने के कारण से हैं। और युगों से, पिता से पुत्र में शुद्र पिता के शुद्र खून के संचार के अभाव के कारण से हैं। शुद्रता से प्रभावित पित्रता के अभाव के कारण से लोगों में विवक ज्ञान की ओर मानसिक दुवेंलता हो गई है। और यह मानसिक दुवेंलता पाश्विक व्याभिचार में परिणत हो गया है। लो अपित्रता का की चड़ है।



लेकिन कुलाचार तो कुलाचार ही है। यह तो संसार का ही नहीं, वरन सृष्टि के सभी आचारों का कुलाचार (Totality of ali divine conducts) है। यह पूरे ब्रह्माण्ड का कुलाचार है; जिसमें सब कुछ का समावेश हो जाता है। इस कारण यह आचार अत्यन्त पवित्रता का आचार है। और बैसी पवित्रता कोलों के सिवाय अन्य किसी में नहीं है।

हे, आदिवासियों! हे, गैर आदिवासियों! इतने कठिन निषय का इतने सरल एवं संचित्त निवरणों के साथ व्याख्या करते हुए भी, क्या आपको अब सममने में कठिनाई होनी चाहिए कि मैं जिस आचार (कुलाचार) का अन्य आपके समच प्रम्तुत करता हूं, वह सब आचारों में कितना उत्तम है ? आध्यात्मिक एवं दैविक ज्ञान की उपलब्धियों का कितनी उंचाई का कितना पवित्रत्तम आचार है ?

सृष्टिका मूल आचार ही छुलाचार है। आदि पुरुषों का मूल आचार ही छुलाचार है। इसे छोड़कर अन्य आचारों में आपको भटकना उचित नहीं हैं। कुलाचार पर आधारित आपका धर्म ही कुलधर्म है। तो इतने उत्तम आचार (कुलाचार). के पृथ्वी पर रहते हुए भी लोग अन्य आचारों में क्यों भटकते हैं?

यह तो ठीक वैसा ही हुआ, जैंसा कि शुरू में बीज से हत्पन्न बड़ गाछ का धड़ एक ही था, जो जन सोधारण के स्मरण में था। और जिसकी छाया में शरण था। बड़ गाच के बढ़ने एवं फैलने के कम में मोटे डालों से लटकता जड़ जमीन में अटक गया और वह लर भी जड़ का रूप धारण कर लिया। ऐसा बहुत सा होता गया। श्रीर एक बीज के एक बड़ गाछ के ही अब बहुत से धड़ हो गए। अब बहुत से देखने वालों को पता नहीं है कि मूल धड़ कीन सा धड़ है। जिसका शरण लेना है?

लेकिन जिसने मूल धड़ को हमेशा देखा, और उसे स्मरण, में रखा, वे इस मूल धड़ से ही उस वड़ गाछ को पहचानते रहे। मूल धड़ के इस ज्ञान को जिस पिता ने अपने पुत्र को भी गुरू बनकर ज्ञान करा दिया, वेंसा पुत्र चेला ने भी उसी मूल धड़ को ही बड गाछ का असली रूप में पहचान लिया। और इस तरह इस "पिता गुरू पुत्र चेला" सिद्धान्त के सिलसिले में जो भी पुत्र हैं, वे उस वहत से घड़ों वाली विशाल बड़ गाछ के मूल धड़ को अच्धी तरह पहचानते हैं। और उस मूल का ही। खुद मूल पुत्र होकर पूजा करते हैं। जो मूल के सिलसिले में मूल का, याने पूर्वज पित्तरों के सिलसिले में पूर्वज पित्तरों की सिलसिले में पूर्वज पित्तरों की पूजा करते हैं, वे पुत्र अम में नहीं है।

लेकिन जिनके स्मरण से मूल घड गायव हो गया। या जिस पिता ने गुरू बनकर अपने पुत्र को मूल घड़ का ज्ञान नहीं दिया, उस बड गाछ के उस मूल घड का ज्ञान, उनके पुस्त-दर-पुस्त के पुत्रों के स्मरण से भी गायव हो गया। और अब वैसे अज्ञानी पुत्र, मूल घड के सहीं ज्ञान के अभाव में डाल से उत्पन्न लर का घड़ को ही असली घड़ या अपना घड सममने लगे हैं। मानने लगे हैं। और उसकी ही वे पूजा करने लगे हैं। ये निश्चय ही अम में हैं। और वे जिस तिस



धड की शरण पाना चाहते हैं।

प्रथम सृष्टि का बींज रूप आत्मा, परमात्मा, पहले एक ही था। जो पूर्व ज जन साधारणों के स्मरण में था। और उनके ज्ञान में था। जिस पूर्वज ने, गुरू वनकर, इस ज्ञान को, अपने पूत्र के स्मरण में उतारा। श्रीर इस तरह जिस पूर्वज के पुश्त-दर-पुश्त, के पुत्रों ने पिता के रूप में गुरू बनकर अपने-अपने पत्रों में उस ज्ञान को उतारा, उसी पूर्वंत के कुल के पुत्रों में यह ज्ञान, स्मरण में उतरते गया त्रौर उसी ने पित्तरों के सिलसिले में, पितरों के द्वारा ही, प्रथम बीज रूप परमात्मा (कुलेश्वरी) की सही पूजा किया। वे भ्रम में नहीं है। और जो कोल पुत्र वसी परम्परा के पूजारी हैं, वे सही हैं। श्रम में नहीं हैं। इसी तरह के सही ज्ञान के द्वारा, पुस्त-दर-पुस्त के पुत्रों के सिलसिले में अपने पूर्वज बीज रूपों के साथ प्रथम बीज रूप का । याने पित्तर आत्माओं के साथ प्रथम अात्मा, परमात्मा का ) जो अराधना करते हैं, वही पुत्र कुताचारी है। और वीज रूपों के सही स्मरणों के पूजारी हैं।

बीज रूप एक आहमा, अपने को विस्तार करने के कम में कई अंश रूपों में प्रगट हुए थे। और प्रगट होते हैं। लोगों के बीच जिन्दगी का आदर्श प्रस्तुत किरने के लिए वे विशेष अंश रूपों में प्रगट होते रहते हैं। जिन पूर्वजों ने परमात्मा के असलो मूज रूप का ज्ञान पुस्त-दर-पस्त के पुत्रों में नहीं, उतारा, वैसे ही अज्ञानी, सिलसिला विहोन पुत्रों ने परमात्मा के ज्ञान के स्थान पर, अंश रूपों के ज्ञान पर ही निर्भर किया। और उनसे उत्तन्न पुत्र श्रांश रूपों के ज्ञान पर ही निभंर करते जा रहे हैं।

नतीजा यह हुआ कि मूल रुप के आचार एवं मूल रुप के घर्म के स्थान पर, विभिन्न आंश रूपों के विभिन्न आचारों पर आधारित विभिन्न धर्मों का प्रारम्भ हुआ, जो अभी प्रचलित है। इसके अलावे उन आंश रूपों के नाम के प्रन्थ बने, जो उन आंश रुपों के जिन्दगी का जीवनी है। उन आंश रुपों का स्तृति है। और उन्हें पृथक बनाने के प्रयास में पृथक-पृथक रीति रिवाजें बने। प्राथना एव पूजा करने के पृथक विधियां बने।

इन सब अन्तरों के अलावे कुलाचार के साथ अन्य आचारों में और कोई अन्तर नहीं है।

किन्तु कुलाचार कितना प्रभावशाली है, श्रौर श्रन्य श्राचारे कितना प्रभावशाली है, कुलाचार कितना प्रत्यच फलदायक है, श्रौर श्रन्य श्राचारें कितना प्रत्यच फलदायक हैं, इसका श्रन्तर तो कुजाचारी बनकर ही श्रनुभव किया जा सकता है।

श्रतः हे, श्रादिवासियों ! हे, गैर-श्रादिवासियों !—तव यहां ख़द, श्राप हो विचार कर सकते हैं कि, सम्भ्रान्त (confused) एवं अनिभज्ञ (foolish) पूजा का क्या-फल हो सकता है ?—इझ नहीं।

एक पुत्र के, एक पिता के, एक वंश के पित्तरों के, एक कुल के, पित्तर महानों के, साथ दैविक कुल के कुलेश्वरी एवं कुलेश्वर का चिन्तन, पूजा एवं अर्पण जितना सीधा है, वैसा



अन्य आचारों में नहीं है।

श्रीर वैसे एम सीध के चिन्तन, पूजा एवं श्रापंण का दैविक फल जितना प्रत्यच्न श्रीर तत्काल है, वंसा श्रान्य श्राचारों का नहीं है।

**—**लेखक

-1-

The unique literature "Kulachra" is the result of my greatest anxiety what will be after Death? Is there a total End or a Continuity?

If is also the result of my greatest curiousity.

I have seen this visible world.

Can I see that invisible world?

Can I see both worlds together ?

If the same type of anxiety and curiousity can arise in your mind? advise you to go through Kulachara under purest conditions, with meditation.

#### आटम सम्मान

दूसरे लोग आपको यह सिखाते हैं, कि आप फलां पीगम्बर को, फलां अवतारी को, फलां ईश्वर-पुत्र को मानिए। उनके लचकदार बातों में आकर वेंसे मानने वालों के गिरोह में जब आप सी कहने छगते हैं, कि



हमलोग तो फलां पैगम्बर को; फलां श्रवतारी को, फलां ईश्वर-पुत्र को ही मानते हैं, दूसरे को नहीं मानते हैं।

बैसी बातों को सुनकर मुभे आश्चर्य चिकत होता पड़ता है। फिर दूर तक सोचना भी पड़ता हैिक आप दूसरे के विचारसे दूसरे को मानने लगते हैं। दूसरे को अपनाने लगते हैं। मगर अपने ही विचारों से अपने को नहीं मानते हैं। फिर अपने को मानते हुए, अपने माता-पिता को, एवं अपने जन्म के सिलसिले के विक्तर महानों को नहीं मानते हैं। नहीं अपनाते हैं। क्या ही गजब का आपका निर्णय है।

क्यों नहीं मानते हैं ? अपने को नहीं मानने, अपने निज सम्बन्धियों को नहीं मानने, अपितु दूसरे को ही मानने का क्या कारण ही सकता है ? क्या आप अपने को अपने से मानने लायक नहीं है ? भला पैगम्बर, अवतारी, ईश्वर-पुत्र आपसे भिन्न दूसरे ही तो हैं।

मुमे ऐसा लगता है, कि अपने ही बातों के मामले में भी आप दूसरों पर आश्रित होना चाहते हैं। पर सही में कहा जाए तो आश्रित किनको होना चाहिए ? उसी को होना चाहिए जो निपंगु हैं। पर आपका तो शरीर सब तरह से ठीक है। फिर भी आश्रित होना चाहते हैं। इसका माने यही है कि, आप, शरीर के अच्छा रहते हुए भी. मन एवं बृद्धि के निपंगु हैं। आसम सम्मान के निपंगु हैं। इसके अलावे तो दूसरा कारण दिखाई नहीं देता है।

द्रूसरे अक्सर यह प्रचार करते हैं, कि उनको मानने से वे आपका दु:ख दूर करेंगे। आपको धन दौलत देगें। उनको मानने से वे, आपका पाप समा करेंगे। आपके गन्दा हृदय को धोएगें। आपको स्वर्ग में अपने पास स्थान देंगे। और स्तर्ग में स्थान पाकर आप हमेशा के लिये सुख पायेंगे।

यही सोचने की बात है कि, आप में, केवल मानने मात्र से, कौन सी ऐसी खासियत की बृद्धि हो जायेगी जो आपके प्रति वे इतना ज्यादा, एक साथ, मेहरबानी करने लगेंगे। ये सब उनका मात्र भूठा शान्तयना है। वे आपका सेवक मानने मात्र से कैसे बन सकते हैं। आपने उनको कुछ भी भौग अप ए किया ही नहीं। वे मानने मात्र से मुक्त के आपके सेवक कैसे बन सकते हैं। जरा आप अपने बारे मैं तो सोच कर देखिए। क्या किसी के मानने मात्र से, उनके, आप मुक्त के सेवक बन जायेंगे।

अपने चंगुल में लाने के लिये वे प्रथम में कुछ प्रलोमन देते हैं। नौकरी का प्रलोभन, आर्थिक मदद का प्रलोभन देते हैं। ये सब उनका एक तरीका है। उस प्रलोभन के फन्दे में, अगर आप फंस भी गए तो असली में वहां पाते क्या हं? दूसरे लोग जो आपसे पहले फंस चूके हैं, वे भी असली में पाए क्या हं? उन्हें कुछ भी तो काया पतट देखने को नहीं मिले हैं। जीने खाने के लिये मार्ली तलब पर कोई नौकरी मिली। पर नौकरी के समाप्त होने के बाद तो फिर वहीं हालत। वरन पहले से भी कहीं बदतर हालत ही तो देखने को मिलते हैं। पहले की निराशा की अपेचा कहीं अधिक निराशा ही तो है देखने को मिलते हैं। मात्र एक धोखा। मात्र खोखलापन।

बाद में पछताते हुये चुपके से, यही शिकायत करते हैं, कि उनके (प्रचारक के) तो अपने संस्था में शामिल करने मात्र के लिए ही प्रेम की जाती हैं। संस्था के पंजी में नाम लिखाने मात्र के लिए ही तो वे निकट से अपने बनते हैं। मतलब सिद्ध होने के बाद कीन पूछता है। वर्ी पुराने चाल पर ही छोड़ देते हैं।

किन्तु आपके बहकारे के, उतनी थोड़ी सी प्रयास के कारण, उनके संस्था को कितना फायदा है। जाता है, क्या आपने कभी आँकने की कोशिश किया है ?

संस्था में शामिल होने के कुछ महीनों के बाद से ही वे आपसे तरह तरह के चन्दा वंस्तूलने लगते हैं। वरन यह कहिए कि वे आपसे धार्मिक मालगुजारी ही वस्तूलने लग जाते हैं। आप मजबूरन देते जाते हैं। धर्म के नाम पर जिन्दगी मर देते जाते हैं। शुरु में आपके लिए उनकी थोड़ी सी पूंजी लगी थी। फिल हिसाब लगाईये इस पूंजी का उनको कितना लाम मिलते जायेगा ?

क्या इस धार्मिक मालगुजारी का कोई खात भी है ? नहीं, कभी नहीं। यह तो शुरू में जो एक बोरा गेहूं मिला था। या शुरू में जो एक छोटी नौकरी मिली थी उसका स्द-दर-स्द है। इसलिए यह तो जिता के बाद पुत्रों एवं पुत्रियों को लगातार देने होते हैं। कभी अन्त होने वाला नहीं है। एक गैर-फायदा तो यह मिला।

इसके बाद फिर पाते हैं. कि अरे यह संस्था तो बिलकुल



खोखला है। अरे इतके धार्मिक प्रन्थ में तो कुछ नहीं है। केवल कहानियो काही सम्रह है।

फिर पाते हैं कि इसमें तो जिन्दगी विलकुल सिठा ( powerless ) है । त्रोंर इसमें तो किसी घरेलू काम के लिए, सामाजिक काम के लिए भी कोई बिलकुल स्वतंत्र नहीं है, लड़की की शादी करनी होती है तो एक मस्त रकम पहले ही संस्था में जमा करना होता है । होने के पहले लड़की को गरीबों के लिए, कम से कम आठ दिनों तक संस्था के मुख्यालय में गुत्त धार्मिक शिचा लेनी होती है। अौर धनी बर्गों के लिए तो लड़की के जवानी प्रात्त होने पर, पक साल तक संस्था के मुख्यालय में गु'त धार्मिक शिचा प्राप्त करनी पड़ती है। अरे इससे ता लड़की का कुमारीपन (virginity) ही समाप्त होने जैसा माल्म पड़ता हैं। कितना निन्दनीय है ? कितना शर्मनाक है ? अपने लिए एक कुमारी लड़कों को पत्नी के रूप में प्राप्त करने के लिए भी खतंत्र नहीं है। खास अपने वीय का प्रथम पुत्र या पुत्री पैदा करने के लिए भी स्वतंत्र नही है। कितना गन्दा वातावरण है? ये दूसरा-तीसरा गैरफायदा देखने को मिलते हैं।

फिर पोरिवारिक जिन्दगी के सू-मधुर सम्बन्धों का मिलान कीजिए। अरे इस घर के इस परिवार में तो बिलकुल स्वक्छन्द ब्यवहार होते हैं। पित या पित के बीच के ही स्वक्छन्द ब्यवहार है। क्योंकि पत्नी के लिए पत्नी बनने के पहले ही गुष्त धार्मिक शिक्षा, सूमधुर सम्बन्धों में एक अन्द्रह्नी

रूकावट बनती है। बुरी आदत एक बार जब संस्था में बन जाती है तो उसे जल्दी भुलाया भी नहीं जाता है। आतः व शरीर से निकट होकर भी निकट नहीं है। आतमा से निकट होने की बात तो बिलकुल ही छोड़ देना चाहिए। पिन कभी पित के पूजारिन बन नहीं सकती है।

बैसी हालत में मात्र शरीरों के सम्पर्कों से जो बच्चे पैदा होते भी हैं वे भी बिलकुल स्वच्छन्द व्यवहार करने लगते हैं। मानो भाता-पिता के लिए वे पुत्र पुत्री ही नहीं है। या पुत्र पुत्री के लिए माता पिता ही नहीं है।

यहां तो परिवार में गजब का ही वातावरण है। संस्था के ढांचे में जब पारिवारिक सुख का आनन्द नहीं है। धर्म का एवं धार्मिक पुस्तक का आनन्द नहीं है तो स्वर्ग सुख का आनन्द कैसा होगा? सोचने की बात है।

क्योंकि यहां परिवा । में आपसी परिचय जब पक्का नहीं है तो फिर स्वर्ग में तो ठीक वैसी स्थिति ही हो सकतो है, जैसा कि एक मेला की स्थिति हो सकती है या नहीं तो ठीक वैसो ही स्थिति हो सकती है, जैसा कि एक केन्द्रीय जेत को स्थिति हो सकती है। यहां कौन किनका अपना हैं। सभी अपरिचित ही अपरिचितहै। फिर अपरिचितों के बीच स्वर्ग का सुख मिलता भी होगा तो कैसे अच्छा लगता होगा ? सोचने की बात है।

जो ऐसी दूर्ग तियों को बरदास्त कर सकता है, उसके लिए तो वैसी संस्थाओं के गन्दी वातावरणों में जिन्दगी निभाना ही अच्छा हं क्योंकि जो मन एवं वृद्धि के प'गु हैं, वे तो मृत्यु के विना ही मूर्यं हैं।



लेकिन सब तरह से सबसे अधिक तज्जुब इसी बात की होती है, कि धर्म के अचारक, कभी यह नहीं कहते हैं कि उनके पैगम्बर अवतारी या ईश्वर पुत्र को मानने से, मानने वाले की, वे अकाल मृत्यु से बचा लेगें। जो निः संतान है उनकी सन्तान देगें।

वेचारे प्रचारक यह बात कह नहीं सकते हैं। क्योंकि इस तरह के प्रचार के नतीजे तो शीच ही परीचा किये जा सकते हैं। किसी भी समय परीचा किए जा सकते हैं। वेचारे भूडा बनने के लिये क्यों ऐसा कहते ?

श्ररे ! िन्हीं के बहकावे में श्राकर, किन्हीं को मानकर जब हमे फायदा लेना ही है, तो छोटे-छोटे फायदे क्यों लेते ? जब भी फायदा लेना होता तो सबसे बड़ा, सबसे श्रसम्भव को सम्भव कर सकने बाला फायदा लेते ।

लेकिन त्राप भी कितना सस्ता माल हैं। बहुत सस्ता पट जाते हैं। वेचारे प्रचारक की खुशी का ठिकाना नहीं रहता है। क्योंकि उनको तो श्रकेला ही रहकर मौज मारना है।

जब आप जाड़े में ठिठुरते होंगे, जब आप जलती धूप में भूलसते होंगे, जब आप भूखे परेशान होंगे, तब बे अच्छे बंगले में अच्छे भोजन का स्वाद चखते होंगे। और फिर गुप्त धार्मिक प्रशिच्चा, में आए नव युवतियों के साथ रंगरेलियां करते होंगे। जब आप पैदल हीठते होंगे, तब बे फटफटिया पर सवार फूर से उड़ते रहे होंगे। ये सब उनका सारा कर्माल, उन्हीं रूपयों का कमाल है। जिसे आपने चन्दा के रूप में धार्मिक मालगुजारी दिया है।

कोई घार्मिक संस्था के कोई धार्मिक गुरू, यह सुनिश्चित (guaranty) करे या नहीं करे, पर मैं यह दावे के साथ कह सकता हूं कि किसी के अकाल मत्यु को रोका जा सकता है! संतानहीन को संतानलाभ हो सकता है। और यह कमाल बिना पैगम्बर, अवतारी एवं ईश्वर-पुत्र के ही किया जा सकता है। यह कमाछ खुद आपके द्वारा किया जा सकता है। अपने लिए अपने परिवार के लाभ के लिए खास आपके द्वारा किया जा सकता है।

वशर्त कि आप धार्मिक बाजारों के समूचे अम को माड़कर, अपने विचार से, अपने दृढ़ निश्चय से, अपने को ही माने, अपने से आगे, अपने को, मानते हुए अपने पिता को ही माने और अपने पिता से आगे अपने वंश के पिताओं के सिलसिले में पित्तरों को ही मानें और उन सबके आगे परमिता को ही मानें।

में विश्वास दिलाता हूं कि आप में सृष्टि की सारी दिवक शक्तियां (Divine powers) है। जिन्हे अपनेको मानकर आपको मात्र जागृत करने की आवश्यकता है। और उसे, केवल, आपको अनुभव करने की आवश्यकता है।

सोचिए तो—यह कितनी वाहियात बात है, कि हम, अपनेको नहीं मानें दूसरेके बहकावे में दूसरे किसी गैर को माने।

श्रपने को मानना, श्रपने शरीर के तेज (glaze) को मानना है। श्रपने माना-पिता को मानना, श्रपने जन्म के दें विक श्रोत को मानना है। श्रपने जन्म के श्रोत को मानना श्रपने वश एवं कुल के संचालन कत्तां ईश्वर को मानना है। श्रीर श्रीन ही जन्म सिलसिला को मानना श्रपना ही कुलाचार करना है।

अपने जन्म के श्रोत, अपने जन्म के सिलसिले में ही सभी केजन्मों का परम श्रोत परमेश्वर है। जब हम अपना जन्म के पिवन्न श्रोत से ईश्वर से ही सम्बन्धित हो सकते हैं तो ईश्वर की कृपा पाने के सीचे धार (direct flow) से सम्बन्धित हो जाते हैं। जब ईश्वर की कृपा हो हमको हासिल है, तो अपने को, अपने परिवारों को एवं अपने पड़ोसी को अकाल मृत्यु से बचाना कौन सा भारी बात है? और अपने परिवार में देव जैसा (diamond Son) पुत्र को पैदा करमा कौन सा भारी बात है?

इसलिए त्रात्म प्रतिष्ठा का ख्याल करें। त्रात्म प्रति-

ब्द्रता के जैसा संसार में कोई प्रतिष्ठा नहीं है। अतः अपनी ही बात पर अपने को मानिए।

दूसरे की बात पर दूसरे को मत मानिए ।। अपने से आगे अपने पिता को मानिए । दूसरे की बात पर दूसरे को मत मानिए । पिता के आगे पित्तर महानों को मानिए । दूसरे की बात पर दूसरे को मत मानिए ।। पित्तरों के आगे परमपिता को मानिए ।। दूसरे की बात पर दूसरे को मत मानिए ।।

**⊗+≻-स**च्ची शिक्षा•≺+≫ यह बात है केवल एक विश्वास की । अपने दिल में केवल एक तसल्ली की ॥१॥ कृष्ण कही या कीस्त कही, ये मान की। राम कहो या रहिम कहो, ये नाम की ॥२॥ मूर्ति बनात्रो; या चित्र मढात्रो उनकी। ये केवल है भ्रम तेरी नाम और रूप की ॥३॥ श्रन्तर नहीं है, उनमे श्रन्तर्विष्ठ रह की। वे दिखाते हैं खुद को, लेकर पर्दा शरीर की ॥४॥ जो भेद सममते हैं, अभी इस बात की। उनको क्या चिन्ता है, कभी किसी बात की ॥४॥ समय न बर्बाद करो करके उठ बैठकी। वे किसी कदर हो नहीं सकते आपकी ॥६॥ क्या जी, क्यों कहते हो जात कीम की ? क्या रूह हो सकती किसी कौम की ??७॥ श्रकेले श्राए हो, नौबत है फिर जाने की। खुबत नहीं है। किसीं के रोकने की ॥ ।। ।। तब पूछो, जात कौम है किस काम की ? ये तो चालें हैं, केवल आपको चूसने की ॥ ।।।। परिवार सहित कोशिश करो सटने की। लेकर सहारा सबके हित में कुलाचार की ॥१०॥ समभकर, सब कुछ है, यहां ईश्वर की। भूल कर मैली भिन्नतात्रोंको अपने दिलकी ॥११॥ यह बात मान लो, रामो के जुबान की।

जो जानता है, बात सत्य और निर्मल की ॥१२॥

-लेखक

तू लाख यत्न करो. जिन्दगी भर की । पवित्रता के बिना सब कुछ है बेकार की ॥१२॥ नोट—वे—से मतलब, परमजीव । वे—से मतलब, श्रवतारी के नाम का सम्बोधन ।

\_:\_

# ामा अञ्चलय शिक्षा

श्रपने कुल के पिता गुरू बने 1
श्रीर पुत्र सथाना चेला बने 11
ऐसा ही कुल का सिलसिला बने 1
गुरू चेला का पीड़ी-दर-पीड़ी बने 11
जिसमें पित्तर ईष्ठ देवता बने 1
श्रीर शिव जी ज्येष्ठ पित्तर बने 11
श्रिष्ठानी पित्तर ईश्वर बने 11
नीचे से उपर तक बसी सीड़ी बने 11
कुल से जाने कुल में ही श्राने 1
के पुनर्जन्म का एक कुल चक्र बने 11
ऐसा सुन्दर जीवन को पनपाने 1
सिखाया न कभी किसी धर्म ने 11

—लेखक

# कुलाचार

(भाग तीन)



लेखक

# रामो विरूआ

बिहार असैनिक सेवा

याम- भागाविला जिला- सिंहभूम (बिहार)



प्रथम संस्करण-१६८०-१००० कॉपीराइट-लेखक •बुल्य-५ क्ल



स्त स्त्र क एसपी प्रिन्टर्स

त्राड़त रोड डाळटनगंज-द२२ १०१ ॐ फोनः २४६